
ESKİ TÜRKLERDE BÜYÜ OLGUSU
-Türkmenİstan Takı Geleneğİne Yansıması



ARTİKEL AKADEMİ: 320

ESKİ TÜRKLERDE BÜYÜ OLGUSU
-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Prof. Dr. Sibel KILIÇ

ISBN 978-625-6627-16-1

Birinci Basım: Aralık - 2023

Ofset Hazırlık: Artikel Akademi

Baskı ve Cilt: Net Kırtasiye Tanıtım ve Matbaa San. Tic. Ltd. Şti.
Gümüşsuyu, İnönü Caddesi & Beytül Malcı Sokak 23/A, 

34427 Beyoğlu/İstanbul
Matbaa Sertifika No: 47334

Artikel Akademi  bir Karadeniz Kitap Ltd. Şti. markasıdır.

©️Karadeniz Kitap - 2023

Akademik etik kurallara
bağlı kalınarak yapılacak olan alıntılar ve tanıtım maksadıyla yapılacak

olan kısa alıntılar dışında, yazılı izni alınmadan, tümünün veya bir
kısmının elektronik, mekanik ya da fotokopi yoluyla, basımı, yayımı,

kopyalanması, çoğaltımı veya dağıtımı yapılamaz.

KARADENİZ KİTAP LTD. ŞTİ.
Koşuyolu Mah. Mehmet Akfan Sok. No:67/3 Kadıköy-İstanbul 

Tel: 0 216 428 06 54 // 0530 076 94 90

Yayıncı Sertifika No: 19708
mail: info@artikelakademi.com

www.artikelakademi.com



ESKİ TÜRKLERDE BÜYÜ OLGUSU
Türkmenİstan Takı Geleneğİne Yansıması

Prof. Dr. Sibel KILIÇ





İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ..................................................................................................... 7

1. ESKİ TÜRKLERDE BÜYÜ OLGUSU VE 

TAKILARA YANSIMASI....................................................................... 9

1.1. Büyü Olgusuna Etimolojik Yaklaşım............................................ 9

1.2. Büyü Olgusunun Psikolojik Kaynağı ve 

Büyü olgusuna İlişkin Teoriler............................................................ 10

1.3. Büyü Olgusu Üzerine................................................................... 11

2. TÜRKMEN TOPLULUKLARININ DÜNYA ALGISI VE “VAR-
LIK”  FELSEFESININ BAŞ TAKILARINA YANSIMASI................ 16

3. ESKI TÜRKLERDE SAYILARA YÜKLENEN 

BÜYÜSEL ANLAMLAR....................................................................... 19

3.1. Üç.................................................................................................. 20

3.1.1 .Doğa/Doğaçir Takılarında Üç............................................... 24

3.1.2. Tumar Takısında Üç.............................................................. 25

3.1.3. Enselik ve Adamlık Takısında Üç........................................ 25

3.2.  Dört+Bir (5)   -   Sekiz+Bir (9).................................................... 26

3.3. Altı + Bir (Yedi)............................................................................ 36

3.4. On-On bir-Yirmi-Otuz.................................................................. 37

4. İSLAMİYET ÖNCESI DÖNEMDEN ANADOLU’YA UZANAN 
SÜREÇTE TÜRKMEN TAKI GELENEĞİNDE SİMGESEL VE 
BÜYÜSEL UNSURLAR........................................................................ 39

5. DIN- BÜYÜ- BILIM OLGULARINA 

KORELATIF YAKLAŞIM.................................................................... 53



6. İSLAM DİNİNDE BÜYÜ OLGUSU VE İSLAMİYET’E ÖZGÜ 
OLGULARIN/FORMLARIN TÜRKMEN TAKILARINA 

YANSIMASI............................................................................................ 59

6.1. İbn-i Mes’ud’dan alınan bir Hadis-İ Şerif’te ise;......................... 71

6.2. Takıların bezenmesinde kullanılan İslam arabesklerini çağrıştıran 
işaretler..................................................................................................... 74

6.3. Şamanizm’de Büyü Olgusu ve  “Şamanik Unsurlar”ın Türkmen 

Takılarına Yansıması............................................................................ 76

7. ORTA ASYA TÜRK COĞRAFYASI’NDAN ANADOLU’YA 
“SAÇ”A VE “ SAÇLIK”LARA YÖNELIK GELENEKSEL,  

BÜYÜSEL VE RITÜEL UYGULAMALAR........................................ 90

8. DINSEL VE BÜYÜSEL TÜRKMEN TAKILARI........................... 95

8.1. Tumar............................................................................................ 97

8.2. Dağdan Takısında Görülen Büyüsel ve Tılsımlı Unsurlar........... 104

SONUÇ................................................................................................... 111

KAYNAKÇA.......................................................................................... 112



7

Sibel KILIÇ

 

 ÖNSÖZ

Tüm sanat dallarının doğuşuna kaynaklık oluşturan büyü, insanlık tarihinin 
ezeli ve ebedi hüküm sürecine sahip müstesna bir olgudur. İlkel insanoğlu,  gücü 
ile baş etmesi imkansız tabiat felaketleri ve vahşi hayvanlara karşı metafizik yol-
larla korunma güdüsü geliştirerek hayatta kalma mücadelesi vermiştir. Nitekim, 
erkekler, kadınlar, çocuklar ve yaşamsal önem taşıyan atlar, bedenleri üzerinde 
taşınan tılsımlı objeler ile koruma altına alınmaya çalışılmıştır. Bu güdü tüm 
sanat dallarının, görsel, işitsel, ritmik ve sahne sanatlarının  doğuşuna kaynaklık 
ederek   önemli bir zemin oluşturmuştur. 

İslamiyet öncesi dönemde eski türklerde çapraz küçük bir çanta formundaki 
takının içerisine kötülüklerden korunmak ve tılsımlı güçler atfedilerek konulan 
topraktan insan ve hayvan formundaki topraktan, kilden yapılmış olan idoller 
heykel sanatına kaynaklık oluştururken, diğer yandan mağara duvarlarını yapı-
lan tılsımlı resimler resim sanatına, hayvan postlarını giyerak çıkarılan ritmik 
tabiat olaylarına ilişkin sesler, ritmik ve aritmik  hareketler ve danklar  müzik ve 
tiyatro sanatına zemin oluşturmuştur. Görsel sanatların bir dalı olan mücevher 
zanatının zeminini de nitekim, insanların bedenlerinde taşıdıkları metal, toparak 
ve kilden yapılmış tılsımlı figür ve nesneler, metal, ağaç, kuru bitkiler, boynuz, 
diş vb. gibi sert hayvan uzuvlarından yapılmış koruyucu ve güçlerine bürünülen 
unsurlar oluşturmuştur. İnceleme alanımıza esas olan  büyüsel takılar Türkme-
nistan kadim takıları çerçevesinde incelenmiştir. Türkmenistan bölgesine ya-
pılan uzun soluklu  alan araştırmasının sonuçlarından bir bölümünü içeren bu 
çalışma, devlet büyüklerinin hazırlamış olduğu özel bir ortam  ve Türkmen hal-
kının ilgi ve destekleri ile tamamlanmıştır. Dönemin devlet başkanı Gurbangulu 
Berdimuhammedova’ya, Kültür Bakanlığına, Eğitim bakanlığı anlamına gelen 
Bilim Bakanlığına, değerli tercümanım Bahar Yazmuradova ve değerli eşleri 
Muhammet Yazmuradovaya ve sayısız Türkmen kardeşlerime bu vesile ile bir 
kez daha teşekkür ederim.  



8

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması



9

Sibel KILIÇ

1. ESKİ TÜRKLERDE BÜYÜ OLGUSU VE TAKILARA 
YANSIMASI

1.1. Büyü Olgusuna Etimolojik Yaklaşım  
Türk Dil Kurumu tanımı itibarı ile büyü, “tabiat kanunlarına aykırı sonuçlar 

elde etmek iddiasında olanların başvurdukları gizli işlem ve davranışlara verilen 
genel ad, afsun, efsun, sihir, füsun, bağı, mecaz anlamı olarak karşı durulamaz 
güçlü etki” dir. 1

Büyü kelimesi;   Yunancada Magos, İngilizcede Magic, Almanca ve Fransız-
cada Magie, Farsçada Magu, Arapçada ise Maguş diye ifade edilir.2 

Büyü olgusu, Türk dilinin en eski ana kaynaklarından biri olan Divan-ü Lü-
gât-it Türk’te arvaş, arvış, Kutatgu Bilig’de ise avsunçı ve muaazzim olarak ifa-
de edilir. Avsunçı, muazzim kelimeleri efsuncu ile eş anlamlı olup, büyü yerine 
kullanılan bügü/böğü ise bilgi, bilgili,alim anlamlarının karşılığıdır. 3

Kıpçaklar Codex Cumanicus adı verilen sözlükte Bügü Bilge ifadesi geçer. 
Büyü için kullanılan Çuvaşça’da geçen “yum” kelimesi ve bundan türetilen 
kelimelerdir.   “fal, kehanet, alâmet, büyü, büyücülük, sihirbazlık” anlamları 
verilen bu kelime falcı, kâhin, büyücü, büyücü doktor, bilge kadın, cadı, kam 
(şaman)”anlamlarının yanı sıra “birinin falına bakmak, birinin geleceğini gör-
mek, fal bakmak, kehanet etmek, kehanette bulunmak, sezmek, sihir yapmak, 
efsunlamak, büyülemek, büyülenmek” anlamlarına da gelmektedir4.   

1  https://sozluk.gov.tr/, 01.06.2023
2 Hikmet Tanyu (1992), “Büyü”, İslam Ansiklopedisi, C.VI, TDV Yayınları, İstanbul, 
s. 501.
3 KB, Beyit: 191; Yusuf Has Hacip, Kutadgu Bilig, Çev. Reşid Rahmeti Arat, Kabalcı 
Yayınevi, 2. Bsk.,İstanbul 2008, s. 120-121.
4 M. Levent Yener, (2012)”Çuvaşça “Юм/Yum”-Ortak Türkçe “Yum” Sözcüğü Üzer-
ine”, Gazi TürkiyatTürkoloji Araştırmaları Dergisi, C.I, S.10, s.190.



10

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

1.1. Büyü Olgusunun Psikolojik Kaynağı ve Büyü olgusuna İlişkin 
Teoriler
Büyü olgusu, doğaüstü kudrete sahip olduğuna inanılan ya da doğaüstü an-

lam yüklenen neslener vasıtası ile muhattap güç ile savaşarak, süregelen olum-
suz akışın yönünü değiştirmek amacı ile yapılan ritüelleri kapsar. Bu ritüeller 
bazen iyi niyetli ameller olabildiği gibi bazen ise kötü niyetli amellere hiz-
met eder.5  

Kültür tarihi bakımından büyü olgusunu inceleyen E.B.Tylor ve J.G.Fra-
zer’in ortak kanaati,’ birçok hataların toplamı olan faydasız teknikler’ olduğu-
dur. 6 E.B.Tylor ayrıca Sir James Frazer’in, benzerlik ilkesine benzer bir bakış 
açısı ile açıklayarak, “düşünceler çağrışımı” ilkesi ile “istenilenlerin gerçek 
bağlantılara benzetilmesinden” kaynaklandığını ifade etmiştir. Ona göre, olağa-
nüstü olgular batıl inanış, olağanüstü olgulara karşı yapılan manipülatif büyüsel 
ritüeller ise gerçek dışı bilimdir. 7

Din ile büyünün birbirleri ile geçişgen ve benzer olgular olduğunu aralarında 
bir sınır çizmenin mümkün olmadığını düşünen Tambiah, dinin salt insanoğlunu 
iyiliğe doğruluğa manipüle eden bir olgu olduğunu iyi ve kötü niyetli pratikleri 
içerisinde barındıran büyü olgusu ile doğrudan bağlantısı olmadığını, salt inanç 
temelli olması yönü ile parallekleri bulunduğunu göz ardı ettiği açıktır. Nitekim, 
gücünü akıldan alan bilim ve toplumların yapısına göre kurumsallaşmış bir yapı 
zemininde kutsi, manevi değerleri içerisinde barındıran din ile, hukuki ve etik 
kuralların karşısında bulunan büyü birbirlerine taban tabana zıt bir yapıyı ortaya 
koyar. Ancak saf pratik ritüeller bağlamında, eski dönemlerde ihtiyaca binaen 
bel bağlanılan ve insanın psikolojik konforuna yönelik uygulamalar olması onu 
anlaşılır ve kabul edilebilir kılar.  Bu ritüelleri üç grup altında topladığımızda 
tipolojik olarak üç tür olduğu görülür. Bunlardan birincisi, tabiata, flora ve fau-
naya özgü sesler, ikincisi, beklentinin gerçekleştirilmesini dayatan ve manipüle 
eden keskin konsantre kelime ya da kelime grupları, üçüncüsü ise, büyüsel pra-
tikle doğrudan bağlantısı bulunmayan ancak büyüsel pratiği güçlendirmek için 
anılan atalara ve mitolojik kahramanlardır.  

5 Eric J. Sharpe, (Çev:Ahmet Güç) (2000), Dinler Tarihinde 50 Anahtar Kavram,  Arasta 
Yayınları, Bursa,s.7.
6 Halit Yeşilmen,(2019),  “Sosyal Antropolojideki Büyü Olgusuna Sihir Kavramı 
Çerçevesinde Yeni Bir Yaklaşım, Bilimname, XXXVIII, S.38, s.332.
7 S. J. Tambiah, (Çev: U.Can Akın) , (2002), Büyü, Bilim, Din ve Akılcılığın Kapsamı 
, Ankara , s. 67-69.



11

Sibel KILIÇ

 Büyüsel pratikleri gerçekleştiren kişi herhangi bir kişi değil, bu güçle do-
natıldığına inanılan kişidir. Güce kişilerden kişilere aktarılabilen büyücü,  ya-
radılış itibarı ile seçilmiş insan olduğuna inanılıp büyüsel etki ya bedebinin bir 
yerinde saklıdır ya da çıkardığı sesler vasıtası ile dilediği imtiyaza sahip olur. 
Ancak bunun yanı sıra büyünün bir de kontrol edilemez bir yanı bulunup di-
lendiği zaman diliminde, beklenen etkiyi vermesi mümkün olmayıp büyünün 
özgün doğası bunu belirleyebilir.8 

Dinlerin ve sanatların kaynağını oluşturan büyüsel pratikler, ilkel insanoğ-
lunun tabiatın ve yırtıcı hayvanların güçlerine karşı geliştirdikleri alternatif bir 
savaş aracı olmuşlardır.  Bir nevi tabiatın insan iradesine bağlanması çaba ve 
inancını ifade eder.9

 Taklit/Temas Büyüsü – Ak /Kara Büyü- Av Büyüsü gibi çeşitleri olan büyü-
lerinin tümünün temelinde tabiat ötesi güçlerin özünün doğaya, flora ve faunaya 
atfedililen referanslar mevcuttur.   

 

1.3. Büyü Olgusu Üzerine
Büyü olgusu, orijin itibarıyla,   ilkel dönemlerde, tabiatın ürkütücü gücünden 

ve dış etkilerden korunmak ve onu kontrol altında tutmak üzere manevi güçle-
re sığınma ihtiyacından kaynaklanmıştır. Bunu gerçekleştirebilmek için pasif 
savaş araçları olarak nitelenebilecek unsurlar vasıtası ile hayatta kalmayı temel 
alır.  Ancak değişen ve dönüşen zamana paralel olarak, evrimleşen insanoğ-
lu,   temel ihtiyaçlarını karşılamak ve hayatta kalmanın sırrını ve yöntemini, 
akıl ve gelişen teknik imkanlar vasıtasıyla çözmesini takiben, ihtiyaç skalasının 
bir sonraki basamağı olan benlik, sosyal kimlik bilinci oluşmaya başlamıştır.   
Grubun bir parçası olan bireyler sosyal kabul noktasında, kendisini ve çevre-
sini tanıma, algılama, toplum içerisindeki yerini ve önemini sorgulama, insan 
ilişkilerini irdeleme gibi bir dizi sosyalleşme sürecinin içerisinde bulmuştur.   
Çünkü artık içgüdüsel ve bireysel insan davranışlarının yerini grup bilinci, bi-
reylerarası iletişim ve bu ortamın doğal sonucu olan, iletişim engelleri almıştır.     
Dolayısı ile eskiden tabiatı kontrol altında tutmak ve ona hakim olmaya çalış-

8 Bronislaw Malinowski,(Çev: Saadet ÖZKAL)  (1990) Büyü, Bilim ve Din, Kabalcı 
Yayınevi, İstanbul, s.15
9 Orhan Hançerlioğlu,(2000),  Dünya İnançları Sözlüğü, Remzi Kitabevi, 3.Baskı, İs-
tanbul, s. 93.



12

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

mak refleksinin yerini bu yeni ortamda, insanlardan gelecek tehlikeleri bertaraf 
etmek yada mevcut tehlikeleri uzaklaştırmak güdüsü almıştır. Her iki ortamın 
ortak yönü insanın aklının ve gücünün muktedir olamayacağı durumlarda tabiat 
ötesi gizil güçlere sığınmak ve onlardan yardım ummaktır. Böyle bir ortamda 
egolarının farkına varan insanoğlu içgüdüsel olarak geliştirdiği “ben” duygu-
su,  çevresindeki insanlarla aralarında geliştirdiği rekabet ortamının oluşmasına 
zemin hazırlamıştır. Dolayısıyla çevresindeki insanlara karşı egemenlik ve üs-
tünlük kurma güdüsü beraberinde,  öz karakteri ve yeteneklerine paralel olarak, 
ya karşısındakine zarar vererek kendisini güçlü kılma, imtiyaz sahibi olma ya 
da mevcut zararlardan kurtularak ve yeni zararlar görmesini engelleyerek, ha-
lihazırdaki konumunu muhafaza etmek eğiliminde olmuştur. Bu bağlamda za-
rar vermek suretiyle imtiyaz sağlama eğiliminde olan kişilerin muhatabı,  kara 
büyüsel unsurlar olurken, zararlardan korunmak ve olumsuzlukları uzaklaştır-
mak eğiliminde olan kişilerin muhatabı ise ak büyüsel unsurlar olmuştur. Bu 
olgunun sosyo psikolojik karşılığı ise “kıskançlık” olgusudur. Ölçülü olduğu 
sürece ve rekabet duygusunu yapıcı bir yolla körüklemesi bakımından olumlu 
bir psikolojik tutum olan kıskançlık güdüsü, kişinin kendisine ve çevresine zarar 
verecek boyutlara ulaştığı, kişinin kendi kendisi ile yarış yerine çevresindekiler 
ile giriştiği yarış neticesinde oldukça yıkıcı yönleri olan etkilere yol açan bir 
olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Kıskançlık güdüsüne yoğun bir şekilde sahip 
olan insanların, kötü niyetlerini, hedef kişiye fiziksel olarak iletmeleri mümkün 
değildir. Bunun iki sebebi vardır, birincisi toplumsal oto kontrol ikincisi ise öz 
oto kontroldür. Zira bir kişinin alenen karşısındaki insana hiçbir tahriksel dış 
etki olmaksızın içgüdülerinden hareketle zarar vermesi, toplumsal müeyideye 
tabi tutularak, dışlanmasına yol açacaktır. Bu nedenle kişi,  olumsuz duygularını 
fiziksel olarak dışa vurma güdüsünü öz otokontrolüne tabi tutarak, geliştirdiği 
denetim mekanizması sayesinde kendi içerisinde bertaraf etme eğiliminde bu-
lunmaktadır. Dolayısıyla hem toplum hemde bireyin öz denetimine tabi tutulan 
bu duyguların, kişide şiddetli bir baskı ve gerilim oluşturması nedeni ile bu 
gerilimin göz vasıtası ile sağılarak doğal olarak deşarjı söz konu olmaktadır. Bu 
yüksek yoğunluklu beyinsel enerjinin, hedef kişide tabiatıyla, bir takım psiko-
lojik ya da fizyolojik rahatsızlık duygusu yaratmasını,  olağan bir durum olarak 
karşılamak mümkündür.  Bu görünmeyen,  somut olarak ifade edilemeyen an-
cak gözden yayıldığı bilinen parapsikolojik olumsuz gönderileri doğal olarak, 
yine parapsikolojik yollarla ve eşdeğer bir savunma aracı olan göz ile kalkan 
oluşturmak sureti ile karşılayarak savuşturmak inancı hakim olmuştur ki bu du-



13

Sibel KILIÇ

rum nazar boncuğu olgusunu rasyonalize etmektedir.

 Bu inanç sistemi ise Orta Asya Türk coğrafyasının İslamiyetten önceki inanç 
sistemlerinden kaynak almaktadır.  Konuya ilişkin eskiden beri rivayet edilen 
yaklaşımlardan birisi şu şekildedir:  Orta Asya Türk coğrafyasının genetik kod-
ları itibarıyla, mavi oldukça nadir rastlanan göz renklerinden biridir. Şamanik 
inanç sistemi gereğince,  mavi renk,  göksel unsurlar ve uhrevi güçlerle ilişki-
lendirilen oldukça önemli kültsel özellikler taşıyan bir renktir. Dolayısıyla nadir 
olarak rastlanan mavi gözlü kişiler,  eski dönemlerde insanların,  bakışlarından 
en çok kaçındıkları insanlardan biri olup bu gözün nazari etkilerini firuze taşı 
ile karşılama eğiliminde olmuşlardır. Zaman içerisinde kendi içerisinde evrilen 
bu gelenek, nazar boncuğu olgusunu doğurmuş ve günümüze kadar etkisini tüm 
canlılığı ile sürdüren bir  olgunun temelini oluşturmuştur. 

Ancak her ne kadar kem gözlerin olumsuz enerjisi mavi boncuk ya da göz 
ile karşılanmaya çalışılmış ise de,   eski türklerde tek tehlike insanların kötü 
bakışlarından kaynaklanan pasif etkiler olmayıp birden fazla aktif potansiyel 
tehlikenin varlığı altında yaşam sürdürmüşlerdir. Nitekim, uçsuz bucaksız step 
alanlarında at üstünde sürdürülen göçebe yaşam tarzı,   tabiatın olumsuz koşul-
larından ve düşmanlardan gelebilecek her türlü tehlikeye açıktır. Bunun yanı 
sıra, gerek İslamiyet öncesinde gerekse sonrasında fizikötesi güçlere karşı duyu-
lan korku ve korunma güdüsü en az, fiziksel tehlikelerden korunma ve savunma 
güdüsü kadar önemli bir olgu olarak karşımıza çıkar. Tüm bu çoklu korunma 
ihtiyacı ve güdüsü beraberinde komplike ve yüksek bir korunma önlemini be-
raberinde getirir.

 İşte büyüsel takılar da bunlardan birisi olup, her türlü fiziksel ve metafiziksel 
tehlikelerden korunmak için nazar boncuğunun yanı sıra takıların genel formla-
rından, kullanılan materyallerine, üzerlerinde kullanılan her türlü simgesel mo-
tiflere ve hatta renk ve sayısal bir takım karakterlerine varıncaya kadar büyüsel 
ve tılsımlı güçler atfedilerek aile ve grubu bu takıların yüksek ve çoklu etkileri 
ile  fizik ötesi korumaları altına almışlardır.       

Örneğin biçimlerin sayısal değerlerinin yanı sıra rakamların bizzat kendile-
rinden oluşan büyüsel bir takım Baraka’lar muska takıların içlerine konulmak 
suretiyle tılsımlı etkilerinden faydalanılır. Büyü kareleri adı verilen bu numerik 
tablolardaki sayıların her birinin, Arapça alfabeye karşılık gelen bir değeri olup, 
bunlar,  dikey yatay ve çapraz olarak aynı toplamı vermekte ya da bir takım 
sayısal değerler verilmiş olan harflerin toplamda ifade ettiği büyüsel anlamlara 



14

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

denk düşmektedir. Bu anlamlar Allah’ın 99 sıfatına denk düşen ya da doğum, 
savaş gibi anlarda olumsuzluk ve kötülükleri yok etmeye yarayan, özel anlam-
ların ifadeleri olan numerik büyüsel karelerden oluşabilmektedir. Örneğin, do-
ğumun sağlıklı gerçekleşmesine  yönelik bir takım büyüsel manipülasyonlar 
içeren ifadelerin sayısal karşılığı olan büyük büyü kareleri, kadının döl yatağına 
yerleştirilir. Ya da keza savaşın olumlu geçmesi için erkeklerin gömleklerine 
ilgili numerik değer karalerinden oluşan muskalar dikilirdi.   Bahsi geçen bu 
numerik büyüsel kareler, Türkmen topluluklarında İslamiyet sonrası dönemde 
görülen muska takı uygulamalarında karşılaşılan bir pratiktir. Bu tür büyüsel 
tılsımlı kareler kağıtlara “baraka” niteliğinde yazılıp üçgen şeklinde katlanan 
bez parçalarından oluşan basit muskalar  olabileceği gibi,  muska takı olarak 
tasarlanan gümüş takıların içlerine yerleştirilmek sureti ile de kullanılırdı. Böy-
lece takan kişi Allah tarafından kutsanarak bir tür yüksek koruma altına alınmış 
olurdu.       

Eski Türklerde baş takıları, tüm takı türlerinde olduğu gibi,   her toplumda 
ve her dönemde, fonksiyonellik ile süslemeci özellikleri bir arada barındıran 
objeler olarak dikkat çekmişlerdir. Takıların bahsi geçen fonksiyonelliği, süsle-
me ya da, faydaya yönelik amaçların çok ötesindeki olgu ve kavramlara işaret 
eden sosyo-kültürel nitelikleri ifade etmektedir. Çünkü    tarih boyunca  takılar,  
belirli bir topluluk tarafından anlaşılan referans dil görevi görmüş olup;   birey-
sel ve toplumsal olarak sahip olunan ve biriktirilen maddi ve manevi değerle-
rin, sembolik olarak ifade edildiği “gösterge bilimsel” nitelik kazanmıştır.  Bu 
göstergeleri belli başlı ana sınıflar altında gruplamak gerekirse bunlar; dinsel 
simgeler, iletişimsel simgeler,  sosyal statü simgeleri, prestij simgeleri, sivil ve 
askeri nişanlardır. 

Söz konusu göstergeler içerisinde din tandanslı vurgular; insanın iç ve dış 
baskı ve tehlikelerden korunma güdülerinden hız alan ve birçok sanat dalının 
doğuşuna ve gelişmesine kaynaklık eden oldukça önemli fenomenlerdir. Bu ol-
gular,  ilkel insanoğlunun, tabiatın henüz anlaşılamayan vahşi ve ürkütücü ko-
şullarına karşı sığındığı inançlarla doğrudan alakalı olup, gizini henüz çözeme-
dikleri tabiata,  “karşı duruş” ve hâkimiyet arzusunun dışavurumunu ifade eder.  
Bu güdüler, bazen çeşitli satıhlarda iki boyutlu resimler olarak, bazen ise insan-
ların vücutlarında taşıdığı ya da evlerinde kullandığı üç boyutlu ikonik objeler 
olarak hayat bulmuşlardır. Nitekim günümüzde de halen takı ve inanç ilişkisi 
farklı format ve boyutlarda da olsa tüm sıcaklığı ile sürmeye devam etmektedir. 



15

Sibel KILIÇ

Çünkü tarih boyunca, insan düşüncesinin bir manifestosu olarak ortaya çıkan 
düşünsel evrimleşme süreci içerisinde, doğanın gizi önemli ölçüde çözülmüş ise 
de, buna paralel olarak gelişen materyalist felsefe, yeni bilinmezleri doğurmuş-
tur. Bilinmeyen şeylere açıklama getiren pozitif bilimler yoluyla, ulaşılan yeni 
bilgi ve bulgular, beraberinde oransal olarak daha komplike bilinmezleri günde-
me taşımıştır.   Dolayısı ile kâinat var olduğu sürece, yeni öğrenilenlere paralel 
olarak, gizemini korumaya devam eden evren, insanı daima pozitif bilimlere 
alternatif olan  sübjektif yaklaşımlardan çare aramaya  yöneltecektir. Öyle ki 
insanoğlu,  dün, bugün ve görünen odur ki yarın da;  insan gücünün muktedir 
olamadığı ve mevcut erkini aşan durumlarda, simetrik âlemden medet umarak, 
bunu ikonik bir formatta sembolleştirmek sureti ile iç dengelerini ayakta tut-
maya devam edecektir.   Bu bağlamda verilebilecek en somut ve güncel örnek; 
uzay teknolojisinin bir alt ürünü olan uçak kanatlarında, XXI. Yüzyıl’da yaşa-
dığımız şu günlerde, devasa nazar boncuğu motifine rastlanması,  hem pazar 
hem de pazarlama açısından güven verme/duyma telkini adına kullanılması son 
derece çarpıcı ve açıklayıcı bir durumdur. 

 Zira uçak, son yüzyılların teknolojik anlamda geldiği en son noktalardan 
biri ve medeniyetin vardığı son aşamalardan birini ifade ederken,  nazar inancı 
ise, insanoğlunun antropolojik olarak en ilkel dönemlerini temsil etmektedir. Bu 
anlamda en ilkel ve en yüksek medeniyetin bir arada halen barınmaya devam 
ediyor olması, inanç objelerinin varlığı ve ebedi yaşamsallığını ortaya koyması 
bakımından ilgi çekicidir. 

Tarih boyunca büyüsel amaçlarla kullanılan objeler, amaç itibarıyla yapıcı 
ve yıkıcı olmak üzere ikiye ayrılırken, bunlarda kendi içerisinde iki ayrı büyüsel 
pratikleri bünyesinde barındırırlar. Yıkıcı büyüler, sevilmeyen ve zarar görmesi 
istenen insanlara fiziksel olarak bizzat zarar vermek ve davranışlarını arzu edi-
len doğrultuda yönlendirerek, metafiziksel olarak kumanda etmek olarak ikiye 
ayrılır. Yapıcı büyüler ise, aile efradının ve iyiliği,  sağlığı dilenen sevilen insan-
ların, her türlü kötülükten ve tehlikeden uzak tutulması ve mevcut kötülüklerin 
yok edilmesi esasına dayanır. 

Ruhlar âlemine transandantal yollarla hükmederek, düşman ya da kötülükle-
rin yok edilmek istenmesi,  insanın esenliği ve mutluluğuna katkıda bulunmak 
adına büyüsel pratiklerde aracı olarak kullanılması ve insan sağlığına yönelik 
olarak deva aracı olması,  yapıcı yönüne işaret eden özelliklerdir.   Bunun yanı 
sıra, insanların yada insanlığın aleyhinde yapılan bir takım “kara büyü” adı ve-



16

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

rilen olumsuz ve negatif etkilere yol açan büyüsel pratikler ise yıkıcı özellikleri 
ifade ederler. Türkmenistan topluluklarında bu tür büyüsel pratikler içerisine gi-
ren kişilere ‘Ters Okuyanlar’ denir. Ancak bu tür pratikler hiçbir zaman, takılar 
için söz konusu olmamıştır. Nitekim, hiçbir Türkmen topluluğunda büyülerin 
kötü amaçlara hizmet eden pratiklerine yer verilmemiştir. Bütün takıların temeli 
‘ak büyü’ diye tabir edebileceğimiz, insanların mutluluk, esenlik sağlık, bolluk 
bereket, korunma gibi olumlu büyüsel pratiklere işaret ederler. 

İslamiyetten önce ve sonraki dönemlerde Türkmen takılarında görülen 
inançsal ve dinsel temalar,  kaynağını eski tarihlerde hüküm sürmüş olan inanç 
sistemlerinden alır. Türkmen  maddi kültür varlıklarında  kullanılan  motif, sim-
ge ve sembollerin  içerdikleri anlamlar, onların   çok  eski inanç sistemlerine  
dayanmakta, açık ve okunabilir görsel  bir dil kendisini açık bir şekilde hisset-
tirmektedir. 

Ağırlıklı olarak Şamanik ve beş bin yıl öncesi Oğuz Kağan dönemine uza-
nan Totemik inanç sisteminin öğretilerinin ışığı altında hayat bulan bu motifler, 
uygulamalı Türkmen sanatlarında  Marguş ve Parfiya sembolizmi adı altında  
tasarım olarak yerini almışlardır.    

2. TÜRKMEN TOPLULUKLARININ DÜNYA ALGISI VE 
“VARLIK”  FELSEFESININ BAŞ TAKILARINA YANSIMASI
Bilindiği üzere başta Çin olmak üzere Türklerden bahseden tüm yazılı kay-

naklar, eski Türklerin tabiat gözlemciliğinden yoğun bir şekilde bahsetmekte 
olup,  bu gözlemler rasyonel yada irrasyonel bir takım yorumlarla birlikte ortaya 
konmuştur.  Ancak,  bahsi geçen, bilgi, belge ve yorumların genel geçer fikri, 
eski Türklerin,  göksel unsur ve hareketlerine ilişkin  gözlemlerinin, hayatı anla-
ma ve anlamlandırma, yaşamlarına yön verme, dünyayı soyut olarak sistematize 
etmeye esas olmak üzere ‘yaşam klavuzu’ olarak kullanmaya yönelik  olmasıdır.   
Diğer bir deyişle insanoğlunun entelektüel zekasının ve bilimsel bilginin nüve-
sini oluşturan tabiat gözlemleri, bireyin düşünsel gelişim ve kültürel evriminin 
sıfır noktasını oluşturur. Böylece evrenin kaotik yapısı içerisinde bireyin ontik 
bir varlık olarak yerinin ve öneminin belirlendiği evren ve insan ilişkisinin bü-
tüncül yapısı ortaya konmuş, tabiatın evrenin,  artık bilinmeyen gizemli kapıları 
aralanmış, insanoğlu bu sistem içerisinde varoluşsal bir kimlik geliştirmiştir. 
Göksel gözlemler, ayın güneşin konumu ve fazları, bilimsel bilginin prototip-



17

Sibel KILIÇ

leri olmasının yanı sıra, böylesine devingen bir yapı oluşturan gökyüzü, eski 
Türklerin aynı zamanda inanç sistemlerinin de belirleyicisi olmuştur. Hakim 
olmak güdüsü ve teslim olmak  aidiyet ikilemi içerisinde şekillenen fiziksel ve 
zihni bir dizi pratiği içerisine alan gözlem olgusunu hakimiyet bağlamında de-
ğerlendiğimizde Orta Asya’nın uçsuz bucaksız coğrafyasına karşı geliştirdikleri 
merak  güdüsünün temel bir içgüdü olarak kendisini gösterdiği fark edilir.  Bu 
bağlamda Orta Asya insanının yaşamsallığına katkıda bulunacak en önemli ve 
temel şey bulundukları coğrafyanın keşfi ve bu coğrafya hakkında elde edilecek 
bilgilerin seçilen sabit bir noktaya göre işaretlenmesidir. Bu seçilen nokta sabit 
kalmak koşulu ile göçebe topluluklar, bu coğrafyadaki hareketlerinin primitif 
haritasını çıkarmışlardır.  Bu harita var olduğu varsayılan kozmik bir haritadır. 

Türk mitolojisindeki sabit mekânsal nokta, dünyanın merkezi olan Ötüken 
iken Gökyüzünde işaretlenen sabit nokta ise Kuzey Yıldızı ya da Kutup Yıldı-
zı’dır. Dünya Dağı Ötüken, dünyanın merkezinden yükselen ve dünyanın tu-
tunduğu direk olup, ucu kutup yıldızı ile birleşmektedir. Buna bağlı olarak, yön 
kavramı seçilen bu merkezi noktaya göre belirlenmiştir. Yaşanılan, düzlemsel 
mekânda yapılan gözlemlerin tamamı, noktalar arası düz bir çizgiden oluşacağı 
için lineer (doğrusal) algılama söz konusudur. Zamanın göksel hareketlerle ta-
nımlanması nedeniyle, burada dairesel bir harekelilik söz konusudur.  Bu daire-
sel hareket, seçilen merkezin üzerinde ve etrafında işaretlenmiştir. Bu işaretler 
pusulanın ana ve ara yönleri olarak, bilgi birikimine kayıt edilmiştir. Zaman 
ve mekân kavramları gözlemler sonucunda öğrenilerek elde edilen ve grubun 
yaşamsallığının pratik yapısına katkı sunan bilimsel yaklaşımlardır. Bunlara ila-
ve olarak zaman ve mekân kavramının başat unsurlarını oluşturan Dünya Dağı 
(seçilen merkezi konum) ve göksel cisimler hakkında geliştirilen düşünceler ise 
bu insanların dünya algılamalarının zaman-mekân kavramı çerçevesine yerleş-
mesini beraberinde getirmiştir.   

Yukarıda belirtilen düşüncelerin ışığında Orta Asya insanının dünya algısını 
bilimsel ya da gözlemsel deneyimlerden ayırabilmek mümkün değildir. Çünkü 
bu düşünceler, birbirlerinin doğal örgülerinin iç içe geçmesi sonucunda oluş-
muşlardır. Orta Asya mitolojisinin yarattığı hayal, kurgu ve Türk Moğolların 
sembolik dünya algılamaları koordinat düzlemi ile ifade edildiğinde, zamandan 
ziyade mekâna yani toprağa vurgu yapıldığı fark edilecektir. Bu da göstermek-
tedir ki Türk mitolojisi, insanın ve tüm canlıların yaşam kaynağı olan orta dünya 
üzerinde yoğunlaşmaktadır. Bu da doğal olarak Türk hükümdar ve yöneticilirin-



18

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

de neredeyse genlerden gelen bir şevk ve mitsel bir bilinç itkisi ile topraklarını 
genişletme ve büyütme  konusunda etkin polikalar izlemelerine neden olmuştur. 
Bu bilinç materyal kültüre de yansımıştır. Materyal kültürde sergilenen dünya 
dağı ve dağın etrafında dönen kozmik su ve bu suyun içerisinde sürekli olarak 
genişleyen toprak parçasına yer verilmiştir. Dünya’nın merkezinin Türklerin 
Dünya Dağı olduğu varsayılırsa burada sergilenen, mitolojik ifade toprakların 
genişlemesine işaret etmektedir. Mitolojide verilen,  toprakların genişlemesi 
mesajı, uygulamada,  kontrol altına alınan toprakların genişletilmesi olarak algı-
lanmış ve uygulanmış olabilir. Burada “Dünya Dağı” düşey ekseni temsil ettiği 
için zamanın sembolüdür. Mitolojik deneyimler yapılan gözlemlerin hikayelere 
dönüştürülüp anlamlandırılmasını ve hafızalarda tutulmasını sağlarken ortaya 
çıkan hikayeler ise yeni gözlem ve araştırmaları tetikleyen unsurlar olmuştur. 

Kutsal dağın dünyanın merkezi olduğu anlayışı sadece Türklerde değil bir-
çok diğer topluluklarda da mevcuttur. Hint inancına göre; “Meru Dağı” dün-
yanın merkezinde yer almakta ve Kutup Yıldızı onun tepesinde parlamaktadır. 
İran inancına göre; “Haraberezaiti Dağı” dünyanın merkezinde olup, tepesi 
göklerle birleşmekte ve cennetin kapısı da burada bulunmaktadır.  Laos’un Bu-
dist toplulukları ise Zinnalo dağını dünyanın merkezi olarak görmektedirler. Bu 
ve benzeri inanışlara Finliler, Japonlar, Malaylar ve birçok diğer topluluklarda 
rastlanmaktadır.10  

Daha önce de belirtildiği üzere temel yön kavramının çapraz bir haçla, bö-
lünmesi sonucu ara yönler elde edilir. Mekan algısının şematik formülü olan, 
ana ve ara yönden oluşan dört yön sekiz bucak olgusu,  zaman-mekan algısının 
önemli bir boyutu da “merkez konsepti”dir. Bu inancın daha sonraki zamanlarda 
devamı niteliğinde şehir merkezlerine obeliskler konulmuş,  ya da kutsal sayılan 
yerler,  merkezler ya da şehirlerin dünyanın merkezinde olduğu iddia edilmiştir.   
Tarihten bu yana, kurulan tüm Türk devletlerinde merkezi yönetim sistemi uy-
gulanmaktadır. Yönetici her şeyin merkezinde olup, yerel seviyede alınan tüm 
kararlar bile merkezdeki yönetici tarafından teyit edilmeden uygulanmamıştır.  
Yön düzlemi, mekânı temsil ederken, mekânın merkezinde bulunan nokta ise 
yönetimi temsil eder. Taht işte tam bu merkezi noktada bulunur. Merkezi nokta, 
yönetilen mekâna mutlak hakimiyetin ifadesidir. 

Orta Asya topluluklarının dünyayı algılayış biçimleri doğal olarak en önemli 
materyal kültürleri olan takılara da yansımıştır. Çünkü takının yüzey bakımın-

10 Mircea Eliade, Willard R., The Myth of the Eternal Return: Or, Cosmos and History 
, Trans:Willard R. Trask,  New Jersey USA Princeton University Press, 1974,p,13



19

Sibel KILIÇ

dan tanıdığı imkan, küçük ve taşınabilir doğası, takıların en uygun görsel hafıza 
unsuru olarak faydalanılmasına sebep olmuştur. Bu bağlamda takıları Orta Asya 
İkonografyasının gösterge bilimsel objeleri şeklinde değerlendirerek,   simge ve 
sembol örgesi içerisinde gizlenmiş olan felsefi, mitolojik ve dini inanç sistemle-
rini açığa çıkarmak mümkündür. Aşağıda bahsi geçen Orta Asya topluluklarının 
dünya algısına yönelik fenomenler aslında birbirlerinin kapsam alanlarına giren 
ya da birbirlerinin uzantısı olan kavramlardır. Bu bağlamda bir bütün olarak 
değerlendirilmesi gereken bu olgular, ayrı başlıklar ve bu başlıklara bağlı bazı 
alt gruplara ayrılarak değerlendirilmiştir. Bu sistem,  konunun algılanması ve 
analizini kolaylaştırması bakımından tercih edilmiş olup, parçaların bütüne olan 
etkilerini değerlendirmek ve takılara yansımalarını somut olarak değerlendire-
bilmeye katkı sağlamıştır.  

3. ESKI TÜRKLERDE SAYILARA YÜKLENEN BÜYÜSEL 
ANLAMLAR
Hangi sisteme dahil olursa olsun sayılar, bir yandan yaşamı sembolize eder-

ken, diğer yandan onlara yüklenen gizil manalarla, yaşamın mistik ve metafizik 
yönüne ilişkin anahtar simge rolünü oynarlar. Doğanın ve yaşamın gizeminin 
şifreleri olan bu sayılar, rastlantısal ve gelişigüzel değil, binlerce yıldır insanoğ-
lunun gözlem, deneyim ve birikimlerinin sonucunda elde edilmiş kayıtların gös-
tergeleridir. Bu anlamda birçok rakama yüklenen ortak ya da oldukça benzeri 
anlamlar söz konusu olup, coğrafya ve etnik kültür farklarına bakılmaksızın or-
tak bir sayısal sembolizme sahip olunduğu gözlemlenmektedir. Bazı durumlar-
da her ne kadar her sayıya ait olduğu toplumun özgün yapısına paralel bir takım 
anlam ve misyonlar yüklense de ilginç olan şu dur ki, tüm dünya toplulukları 
arasında mistik ve metafizik anlamlar yüklenen sayılar belli bir sayı dizinin-
de kesişmektedir. Bu rakamlar dizisinde en sık rastlananlar; 3,4,5,7,8,9,12,14, 
28,30 40’tır.  

Bunlar arasında bilhassa Türkmen kültüründe ve konumuzla paralel olarak 
takılarında en sık rastlanan mistik anlamlar yüklenmiş sayı dizini ise,  3,4,  5, 
7,8, 9 ve 40’dır. Hemen hemen bütün toplumlarda olduğu gibi Türkmenler’inde 
bu bağlamda kendi iç yapısı içerisinde geliştirdiği mistik sayısal inançlar söz 
konusu olmuş,    bugün halen Türk ve İslam Dünyasında  yoğun bir şekilde ilgi 
ve itibar görmeye devam etmektedir. 



20

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

İnsan hayatına ilişkin olan birçok şeyi sayma ve hesaplama çok eski zaman-
lardan beri süregelen bir gelenektir. Sayı saymaya malzeme olan unsurlar, çok 
çeşitli olup, bilimsel olarak M.Ö. V. Yüzyıl’da Pisagor,  noktalara sayısal de-
ğerler vererek, bu noktaların bir araya gelmesi ile doğrusal parçaları ve çeşitli 
geometrik biçimleri ortaya koymuştur. Ayrıca İslamiyet’in tarihsel sürecinde or-
taya konan Ebced Hesabı,  sayılar ve harflerin ortak bileşeninden müteşekkil bir 
sistem olarak, yüksek ilgi ve itibar görmüştür. Bugün kullanılan onluk sayısal 
sistem ise,  19. Yüzyıl’dan itibaren yaşantımızı sistematize etmeye ve yönlen-
dirmeye devam etmektedir.  

Bilimsel bilgiye zemin oluşturan, analiz, sınıflandırma, tasnif, kategorize et-
mek, karşılaştırmak ve doğru temelde analiz ve yargılara ulaşmak için mutlak 
bilimin yararlandığı kavramlara verilen reel ya da irreel sayısal değerlere ihtiyaç 
duyulmuştur. Nitekim binlerce yıldır insanoğlu tabiatı anlama, ona hakim olma 
ve gizemini çözmek ihtiyacından hareketle, otomatik olarak gelişen, gözlem ve 
bu gözlemler sonucunda ulaşılan, somut ve soyut kavramlar bilim için elzem bir 
zemin yaratmıştır. 

3.1. Üç  
Tılsımlı ve mistik sayı dizinleri içerisinde Tüm dünya toplulukları arasında 

evrensel niteliğe sahip olan sayı üçtür.  Zira bu sayı, hemen hemen tüm kültür-
lerde, atfedilen kültsel anlamları  ile dikkat çeken,   sayısız metafizik    güçlerle 
donanmış olduğuna inanılan bir sayıdır. Nitekim, insan bir erkek ve bir dişiden 
müteşekkil üçüncü kişi olarak, kara, hava ve sudan oluşan üçlü zeminde, yeraltı, 
yeryüzü ve gökyüzünün üçlü güçleri ve enerjileri tarafından kontrol ve idare 
edilerek toplamda yine üçerli gruplar meydana getirir. 

Ayrıca yaşam için elzem ya da yaşamsal bir takım bölümlenmelere bakıldı-
ğında üç sayısının mistik bir anahtar özelliğe haiz olduğu fark edilir. Bunlardan  
bazıları,  canlıların insan, hayvan ve bitkilerden oluşması, günün sabah, öğle 
ve akşam olmak üzere üçe bölümlenmesi,  bitkilerin, kök, gövde/sap ve çiçek/
meyve den oluşması, cisimlerin en boy ve yükseklik olmak üzere üç boyuta 
sahip olması, Dünyanın, yeraltı, yeryüzü ve gökyüzü olmak üzere üç katmana 
ayrılması, baş bölgesinin göz, kulak ve burun olmak üzere dünyaya açılan  üç 
duyargaya sahip olması, yaşamın, doğum yaşam ve ölüm olmak üzere üç temel 
döneme bölünmesi,zaman kavramının geçmiş ,bugün ve gelecek olmak üzere 



21

Sibel KILIÇ

üçlü  konsepti v.b...

Eski Türklere göre üç sayısı,  bütün Orta Asya Türk mitolojisi ve dini sistemi 
içerisinde  önemli bir yere sahiptir. Orta Asya’nın Üçlü Dünya Algısı nedeni 
ile bu sayı, hem insanın, hem de evrenin kozmolojik yapısında merkezi bir gö-
rev üstlenmiştir. Evrenin temel üç birim parçasını oluşturan Yer-Gök-Su, yaşam 
diyalektiğinin vurgusu olarak, Doğum- Yaşam-Ölüm üçlemesi, üç sayısının 
anlam ve önemine işaret eden kozmolojik bir motif olarak karşımıza çıkar.   
Alemin dikey yapısının kendi içerisinde yarattığı bir manifesto olan “üç” ol-
gusu  çalışmaya konu olan periyot ve  bağlamda, “üçgen”  biçiminin okunması 
olarak ele alınmış, takıların hem ana kompozisyon şeması hem de detayların-
da, aşağıdaki örneklemelerde görüleceği üzere ikonografik bir anahtar olarak 
değerlendirilmiştir. 

Üç sayısı Türk mitolojisinde olduğu kadar klasik mitolojinin de merkezinde 
olup bu rakama ilişkin özel anlam ve mitolojik tasvirleri bünyesinde barındırır. 
Ayrıca, Peygamberin Miraç olayıyla ilgili olarak karşımıza üç sembolizmine 
yönelik yoğun vurgular çıkar. Nitekim, Miraç Olayı, Recep Ayı’nın 27. gecesi 
gerçekleşmiş, Mescid-i Aksa’ya girdiği anda, orada İsa, Musa ve Zekeriya Pey-
gamberlerle buluşarak onlara namaz kıldırmıştır. Ardından ise, zaman, mekan 
ve yönün olmadığı bir ortamda Allah ile aracısız şekilde görüşmüştür. Görüldü-
ğü üzere 27 rakamının kendisi ve rakamlarının toplamı,  üçün katı olup, ayrıca  
“üç” peygamber ile buluşmuş,  ardından üç kavram olan “zaman-mekan ve yön-
den” bağımsız bir ortamda   mucizevi  bir buluşma gerçekleşmiştir. 

Üç rakamı Türk kozmolojik anlayışı ve inanç sistemleri ile de yakın ilgi-
li olarak, Türk mitolojisinin anahtar sayılarından birini oluşturur.   “Oğuz Ka-
ğan’ın,  üç günlükken konuşup üç yaşında olgunluğa erişmesi, Oğuz Han’ın 
Gün, Ay ve Yıldız olarak üç oğlunun olması,  ağaç kovuğunda bulduğu kızından 
ise,  Gök-Han, Dağ-Han ve Deniz-Han adında torunları olması” gibi mitolojik 
motifler,  bize bu sayının köklü önemine işaret eder.  Ayrıca Şaman inanç sis-
temine göre evren,   Yer- Gök- Yeraltı olmak üzere üç bölümden oluşur.  Bunu 
açmak gerekirse;  Mitolojik oluşum geleneğinin çoğunluğunda, kaosun sisteme 
dönüşme süreci, amorf sulardan oluşan çevreden karaların oluşmaya başlaması, 
daima ilk adım olarak verilmiştir. Bundan sonraki adım ise, gökyüzü ve yeryü-
zünün birbirlerinden ayrılma sürecidir ki esasında bunların tamamı eşzamanlı 
olarak gerçekleşerek,  mitolojilerin çoğunluğunda, dünya okyanusu   ve dünya-
nın kendisi kapsamlı bir bütünü teşkil eder. İlgili mitolojik motifin ifade ettiği-



22

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

ne göre, yer ve göğün birbirlerinden ayrılmaları daha da ileri bir ayrılmayı da 
dikkate getirerek, üçlü modelin oluşumunu Yer-Gök-Yeraltı dünyasını ortaya 
çıkarmıştır.11 (Mamedov,2008:94)

Tabiatta “Mevalid-i Selase” adı verilen “üç doğurucu öz” ün bulunduğu 
inancı vardır ki bunlar, madenler, bitkiler ve hayvanlardan oluşan üç unsurdur.   
Beden dışında insanla daima birlikte yaşayan ruhların sayısı da üçtür. (Gökalp, 
1963:105,41) Bunun yanı sıra, halk edebiyatı ve masallarında da üç rakamına 
ilişkin söylenceler söz konusudur. Örneğin, padişahın üç oğlu ya da kızı bulunur.    
Kızları ile evlenmek için daima üç şart koşulur. Üç kafalı devlerin yanı sıra, çöl-
de aç susuz kalmış yiğide sonunda üç ev görünür.   Menkıbelerde üç sayısına 
ilişkin insan sınıflandırmaları yer alarak, üç erkek tiplemesi, üç kadın tiplemesi, 
üç evlat tiplemesinden bahsedilir. Ayrıca bir takım sosyal ilişkiler ve günlük 
yaşama ilişkin çeşitli inanış ve söylenceler mevcuttur. (Peniıyew,  1993:32,35)

Daha spesifik olarak ise Oğuz Kağan destanında  “üç”e ilişkin çeşitli motifle-
re rastlanmaktadır ki bunlar; Oğuz’un  “Üç gün üç gece anne sütü emmemesi”,  
Annesinin “üç gece üst üste aynı rüyayı görmesi”,  iki eşinden ilkinden, Gök 
Han, Dağ Han Deniz Han ‘dan oluşan Bozoklar,  ikinci eşinden olan Gün Han, 
Ay Han, Yıldız Han’ dan oluşan Üçoklar olmak üzere üçer oğlu olması,    Ger-
gedanla yapılan mücadelenin üçüncü denemede kazanılması”,  “rüyada bir altın 
yay ile üç gümüş ok görme”, “yayı üçe bölme”, “Gök, dağ ve denizi, getirdiği 
üç oku ile üçe paylaştırma” Karluk Türkleri’nin üç aşiretten meydana gelmesi, 
Kırgızların ayrılmaz yiğitlerinin üç kişi olması,  Dede Korkut Hikayelerinde üç 
sayısının 43 defa yer alması,  gibi üçe ilişkin sayısız motif bulunur. 

Ayrıca, üç rakamının Türkmen inançları, örf ve adetlerine göre de özel bir 
önemi vardır. Örneğin, göz değmiş çocuğa üç kere tükürülür. Bunlardan birincisi 
kendi gözü, diğeri anne-babanın gözü, üçüncüsü ise, yabancı insanların gözü için-
dir.  Bunun dışında üç rakamına ilişkin birçok yerleşik halk inancı da mevcuttur:

Kabristanı üç kere ziyaret etmek.

Üç evliya ziyaret etmek.

Üç çarşamba ziyaret etmek.

Üç eve selam vermek.

Yeni gelinin üç gün selam vermesi.

11 Magomed Memedov, (2008) “Creation of World in Turk Mythological Thinking”,  
Miras, 3/2008 Asgabat, p.94  



23

Sibel KILIÇ

Üç kez tabipten yardım almak.

Üç kere şahadet getirmek.

Ateş etrafında üç kere dönmek.

Üç kere eğilip-kalkmak (namazda)

Tavuğun helalinden yenmesi için üç gün bağlı tutmak. 

Muskanın üçgen olması. 12(Penıiyew, 1993:32,35)

Günümüz Anadolu coğrafyasında Türk Halk kültüründe ve Alevi-Türkmen 
toplumlarından biri olan Tahtacılar’da, Üç sayısına yüklenen kutsal/mistik an-
lamlar ve ritüeller, halihazırda sıcak bir şekilde yaşamaya ve itibar edilmeye 
devam etmektedir. Halk Kültüründe ve Anadolu Alevi kültüründe yaşayan inanç 
ve ritüellerin bazılarını topluca şu şekilde sıralamak mümkündür: 

“Eline-Beline-Diline”  hakim olmak. 

Yatır ve ziyaretlerin çevresinde üç kez dönmek-

Üç kez okuyup üflemek

Şeytan Kulağına Kurşun diyerek tahtaya üç kez vurmak

Allah-Muhammed-Ali üçlemesi

İbadet sırasında dedenin bulunduğu yerin Ya Allah Ya Muhammet Ya Ali 
diyerek üç kez öpülmesi, kapı eşiğinin Allah-Muhammet-Ali adına ortasının, 
sağının ve solunun öpülmesi

Cemde bele Allah, Muhammet, Ali adına üç kez düğüm atılarak kement bağ-
lanması

Cemevinde başköşede dededen solunda Delilci den sağında ise Sazandar de-
nilen hizmetliden oluşan üçlü oturma düzeni

Cemevinde Delil uyarma esnasında Delilci ile niyazcıların karşılıklı üç kez 
ritüel sözleri tekrarlaması 

Cemdeki ritüel uygulamalardan biri olan Postun Üç Kez Silkelenmesi

Meydanın Süpürülmesinde Üçleme

El Suyu Dağıtılmasında Üçleme

Nefes Üçleme

Semah Üçleme

12 Myrat Penjıyew (1993) “Keramatly Sanlar Name Diyyar’ Kutsal Sayılar Ne diyor” 
Türkmen Dili Hem Edebaty Jurnalı, N3,Aşgabat ,s.32,35  



24

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Dede Sofrasında Üçleme

Ocak Kazma Töreninde Üçleme

İkrar Alma Töreninde Üçleme

Doğum Geleneklerinde Üçlemeler

Evlenme Geleneklerinde Üçlemeler

Ölüm Geleneklerinde Üçlemeler

Bereket Törenlerinde Üçlemeler

Halk Hekimliğinde Üçlemeler 13(Çıblak, 2010:73,92)

Üç rakamı ya da kavramının,  bu bağlamda Türkmen takılarında görülen en 
karakteristik örnekleri,  üçgen kompozisyon şemasına sahip olan, Tumar, Doğa, 
Doğaçir Takıları, Genel kompozisyon şemasının üçgen olduğu Adamlık ve En-
selik takılarıdır.    

3.1.1. Doğa/Doğaçir Takılarında Üç

Büyüsel unsurlarını üçgen formdan alan ve klasik muska takısına karşılık 
gelen bu takı, bez ya da gümüşten mamul bir çocuk takısıdır. Bezden üretilen 
klasik muskanın içerisinde nazardan koruyucu ve şeytanları kovucu duaların 
yanı sıra Türkmen inanç sisteminde büyüsel özellikleri ile dikkat çeken devetü-
yü, bitki tohumu, tuz ve toprak gibi şeyler bulunur. Ancak asıl koruyucu büyüsel 
gücünü bezin katlanış biçimi olan üçgen formdan almakta olup, içine konan 
malzemeler büyüsel gücü artıran özellikler arz eder. Keza gümüşten mamul üç-
gen Doğa takısının üzerinde bulunan kabartmalar, akik taşı,  uçlarına takılan 
Şay denen ziller, sarkaçlar, Alaja denen devetüyü ya da siyah beyaz iplikler 
büyüsel gücü artıran ancak asıl gücünü genel kompozisyon şeması olan üç ke-
narından, dolayısı ile üç sayısından alır. Şamanik inanç sisteminde alemin kate-
gorileri olan, Yeryüzü(Orta Dünya), Yeraltı (Karanlık –Aşağı Dünya), Gökyüzü 
(Yukarı Dünya) muska olarak cisimleşmiştir. Dolayısı ile İslamiyet’ten önce içi-
ne eklenen tılsımlı objeler, İslamiyet’ten sonra koruyucu ayetler ile yeraltı-yer-
yüzü-gökyüzü simgesel atıfları vasıtası ile, karanlık kötü güçlerden korunması 
aydınlık güçlerin himayesine sunulması sağlanır. Duruma bu pencereden bakıl-

13 Nilgün Çıblak (2010) Tahtacılarda Üç Sayısı ve Üçleme, Türk Kültürü ve Hacıbektaş 
Veli Araştırma Dergisi,	 2010/56,	s.73-9 	 .Bkz. http://www.hbvdergisi.gazi.edu.tr/
index.php/TKHBVD/article/view/1211



25

Sibel KILIÇ

dığında, muskanın İslamiyet öncesi kaynakları ve işlevleri itibarı ile Kur’an’da 
muskanın yeri var mıdır? yok mudur? tartışmasını noktalar. 

3.1.2. Tumar Takısında Üç

Bu takı, muskanın karakteristik bir metal forma dönüşmüş şekli olup, klasik 
bir muskanın içerisine konan büyüsel objeler ya da Kur’an sureleri, özel olarak 
bunun için tasarlanmış olan silindirik mahfaza kısmına konur.  

 

Fot.1:Tumar, Türkmenistan Milli Müzesi Koleksiyonu, S.Kılıç

Aşağıdaki Tumar örneği daha karakteristik ve dolaysız bir muska örneği 
olup büyüsel objeler ve koruyucu ayetler, çift katlı olarak tasarlanan Tumar’ın 
iç kısmına yerleştirilir. 

  



26

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.2:Aşkabat Milli Müzesi,Tumar, S.Kılıç

3.1.3 Enselik ve Adamlık Takısında Üç

Dikey bir doğrultuda ensede ve şakaklarda uzanan bu takıların merkezinde yer 
alan üçgen şema, sayısız ek koruyucu biçim ve öğelerle baş bölgesini tehlikelere 
en açık yan ve arka taraflarını koruma altına alır. Ayrıca, üçgen bölgenin yer aldığı 



27

Sibel KILIÇ

şaman simgesinin üzerinde  dikey doğrultuda yer alan üç akik taşının bulunması bu 
sayıya yüklenen tılsımlı özelliklerden maksimum düzeyde faydalanılmasını sağlar. 

Fot.3:Enselik, Türkmenistan Milli Müze Koleksiyonu, S.Kılıç

Örneklerde görüldüğü gibi, Türkmen folklorunun, mitolojisinin ve kozmo-
gonik yapısının önemli bir sayısal yapı taşı olan üç sayısı,    yazılı ve sözlü halk 
edebiyatında ve  görsel olarak  etnografik unsurlarda yaşatılmaya devam edil-
mektedir. Dolayısıyla üç rakamı büyüsel ve tılsımlı özelliklerine her anlamda 
sığınılmak suretiyle Türkmen manevi yaşamında güç alınan ve iç dinamiklerin 
korunmasında fayda sağlayan önemli bir kült sayısı olarak varlığını korumaya 
devam etmektedir. 

3.2. Dört+Bir (5)   -   Sekiz+Bir (9)
Türkmenistan coğrafyasında gelişen her türlü inanç gelenek ve ritüel uygula-

maların kaynağı Orta Asya Türk kozmolojik sistemi bu sistemin yarattığı mitolojik 
oluşumdur. Dört + Bir ve Sekiz + Bir şeklinde formülize edilen yapı esasen tek bir 
kaynaktan kök salan yapının uzantıları olarak, zaman, mekan ve çeşitli etkileşimle-
rin sonucunda bir takım farklılıklar arz ederek günümüze kadar süregelmiştir.  



28

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Dört + Bir’lik bir formülize yapıyı irdelemeden önce dört rakamının dün-
yanın devinimsel dörtlü unsurunu oluşturan kozmik elementler olan, hava-top-
rak-su-ateşten oluştuğunu ifade etmek gerekir.  Bu unsurlar çevresinde şekille-
nen son derece zengin gelenek ve ritüel uygulamalar yaratılmış olup,  etkisini 
tüm Türk coğrafyalarında göstermeye devam etmektedir.    Eski Türk inanış-
larında, yılın son dört çarşambası kutlu sayılarak,  her birinde tabiatın dört un-
surundan birisine,  sırasıyla,  suya, ateşe, havaya ve toprağa cemre düştüğüne 
inanılmıştır.14 (Durbilmez,2005:28)

Her ne kadar Orta Asya Türk toplulukları hava, toprak, su ve ateş dörtlüsün-
den oluşan bu fenomenel yapıya sonsuz bir saygı ve itibarları söz konusu olsa 
da onları hiçbir zaman tanrı kabul ederek tapınma durumu söz konusu olmamış, 
15(Baldick,2000:39) sadece tanrısal güçler atfederek, tanrının gücünün konsant-
re bir şekilde toplandığı dünyayı oluşturan ve devinimini sağlayan dört ana çe-
kirdek yapı olarak kabul ve itibar görmüştür.  

Orta Asya Türk coğrafyasında hüküm süren eksen ve çapraz haçın kanatları 
ve merkez noktasından oluşan Dört + Bir ve Sekiz + Bir’e ilişkin farklı kozmo-
lojik algıların kesişim noktası, geniş step alanlarının üzerinde bulunan noktala-
rın çeşitli parametrelere göre tayinine ilişkindir. Dolayısıyla, zaman - mekan, 
göksel hareketler ve bunların yeryüzüne olan etkilerinin de birbirleriyle ilişki-
lendirilmesi sonucu ortaya çıkan bir dizi formülasyonu bünyesinde barındıran 
bu şematik anlayış, Türkmen toplulukları arasında “çevre ve merkezin hakimi-
yeti” ilişkisini sergilemektedir. Elde ettikleri yön ve mevsim bilgileri sayesinde 
yaşadıkları alanlar üzerinde hakimiyet kurmayı öğrenen Türk toplulukları, elde 
ettikleri yön bilgilerine ilişkin bir takım inançlarda geliştirmişlerdir.  Dolayısıy-
la, eski Türk topluluklarında, Güney - Kuzey birincil, Doğu - Batı ise, ikincil 
öneme haiz olan yönlerdir. Güneşin doğup battığı noktalar olan Güney - Kuzey, 
Türkmen toplulukları arasında güneşin doğup battığı yönler olarak kabul edil-
diğinden, hayata dair yüksek öneme sahip yönlerdir. Güneş Kuzey’de ölürken, 
Güney’den ise,  gecenin kasvetini yok ederek yeniden doğmak suretiyle, yaşam 
- ölüm diyalektiğine işaret etmektedir.16 (Schletzer, 1983:39)

14 Bayram Durbilmez (2005) “ Türk Kültüründe ve Fütuvvethamelerde Üç Sayısı” Ahi-
lik Araştırmaları Dergisi, C. 1. S.2. Ankara 2005, s.28
15 sJulian Baldick  (2010) Animal and Shaman: Ancient Religions of Central Asia, B. 
Tauris & Co. Ltd. London, UK 2000,  p.39
16 Dieter and Reinhold Schletzer, Old Silver Jewelry of the Turcoman: An Essay on 
Symbols in the Culture of Inner Asian Nomads, Translated by  Paul Knight, Dietrich 
Reimer Verlag, Berlin 1983



29

Sibel KILIÇ

Fot.4: Diether –Reinhold Schletzer, p.39

Hayat döngüsünde Kuzey, insanın üreme fazlarını, Güney ise, hayatın en güzel 
zamanını (Güneşin en tepede olduğu an) ifade ederken, çapraz haçın köşe yönleri 
ve eksen haçın dünya kenarları, yıllık döngünün dört fazını temsil eder ki onlar, 
mavi gökyüzündeki fenomene (Kök Tengri) doğru yönelmiş olup, karanlıkta gö-
rülebilmeleri mümkün olan gök cisimlerinin hareketleri ile temsil edilen mev-
simlerdir. Mevsimsel hareketlerin işaretlenmesini sağlayan gök cisimleri, Ay’ın 
yörünge fazıyla da bağlantılı olarak, gecenin karanlığını aydınlatır. Bu gök cisim-
lerinin arasında en belirgin olan ve daima Kuzey’e sabitlenmiş bir şekilde duran 
Kutup Yıldızı’nın etrafında ise “Büyük Ayı” takımyıldızı dönmektedir.  

Sonsuzluk anlayışı içerisinde,  doğum-yaşam-ölüm-yeniden yaşamdan olu-
şan döngüsel diyalektiğin Orta Asya Türk topluluklarında çekirdek felsefeyi 
oluşturması nedeni ile,    kozmik yapıya Doğu ve Batı’nın hakim tabiatı söz ko-
nusu olmuştur.  Ayrıca, şehir ve devletlerin yeryüzünde konumlanışı ve genişle-
mesi nedeni ile onların devlet anlayışının bir uzantısı olarak Doğu ve Batı uzan-
tısı büyük bir öneme sahiptir. Sibirya kavimlerinde ise,   tam tersi doğrultudaki 
yönler olan Güney-Kuzey doğrultusu,  büyük ve kutlu ırmak ve nehirlerinin akış 
yönü itibarıyla daha büyük bir önem arz eder. Yakut Türkleri ise, rüzgarları dört 
yöne ayırarak dünyanın dört köşesinin hazineleri ile dolu olduğuna duydukları 



30

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

inanç ile rüzgarların dört köşesinden estiğini düşünmüşlerdir.17 (Ögel, 2003:94)

İnsanoğlu mitolojik verileri hareket noktası kabul ederek, yukarıda bahsedi-
len,  ayın, günün ve yılın dört fazını yorumlamak ve ayın göksel hareketlerini 
gözlemlemek suretiyle, güneşin ve ayın konumu, gölgelerin hareketlerini, dört 
ana yönü ve dört yönden esen rüzgarı keşfetmişlerdir. Güneşin doğduğu ve bat-
tığı noktaların, özellikle, ilkbahar ve sonbaharda gündüz ile gecenin eşit olduğu 
günlerde büyük bir hassasiyetle yapılan gözlem ve incelemeler, dört ana yönün 
ortaya konmasını sağlamıştır.18 (Schimmel, 2000:34,39)

 Orta Asya Türk takılarını sayı sembolizmi bağlamında irdelediğimizde, beş (4 
+ 1 ) ve dokuz  ( 8 + 1) sayısının egemenliği göze çarpar. Çünkü Orta Asya Türk 
takılarının genel kompozisyon şeması, çapraz ve eksen haç üzerine şekillenmiş 
olup merkezi bir noktada birleşmiştir. Bu sayıların aynı zamanda Orta Asya iko-
nografyasının ve dünya algısının en konsantre anlatım şekli olan kare ve eşkenar 
dörtgen ile sarmal anlam ifade eden ortak özellikleri bulunur. Nitekim 4 + 1 raka-
mı, kare olarak kabul edilen dünyanın dört köşesine ve pusulanın dört yönünü ve 
dünyanın merkezi olarak kabul edilen Ötüken Dağı’nın bulunduğu noktayı ifade 
ederken,  8 + 1 rakamı ise, karenin köşegenleri ve pusulanın ara yönlerinin ve keza 
merkez noktasının sayısal toplamını ifade etmektedir. Dolayısıyla, keşfedilen tüm 
coğrafyaya, merkezde bulunan Türk Hakan’ının mutlak hâkimiyet niyeti bu yolla 
vurgulanmaktadır. 

17  Bahattin Ögel, Türk Mitolojisi,  C.1, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları,  2003, s. 94.
18 Annamarie Schimmel, Çev. Mustafa Küpüşoğlu, Sayıların Gizemi ,Kabalcı yayınevi, 
İstanbul 2000,  s.34,39.



31

Sibel KILIÇ

Dünyanın dörtkenarına verilen tört yanak (dört yan) ve tört bulun (dört köşe) 
terimleri,  Türk Moğolların karesel dünya algılarını ve buna ilişkin kavramları 
tanımlamakta olup, dünya, varsayılan birer eksen çizgisi ile dört yöne ayrıl-
mıştır. Pusuladaki dört ana nokta ve dünyanın dört yanı ise, tört yanak olarak 
adlandırılmaktadır.  Dolayısıyla, pusulanın dört ana yönünü temsil eden kare ya 
da eşkenar dörtgen,  hava, su, toprak ve ateşe ilişkin olmayıp, Orta Asya Türk 
dünya algısına bağlı olan yön olgusunun bir uzantısıdır.   

Fot.5: Gülyaka, S.Kılıç

Bahsi geçen bu yapı, Türkmen takılarına ve halılarına Türkmen Gölü diye 
tabir edilen bir motif olarak yansımakta olup, bu motifin her bir ucunun köşe-
genlerini oval şekle getirmek suretiyle, 6 ya da 8 burçlu stilize edilmiş çiçek for-
muna ulaşılmıştır. Dolayısıyla Türkmen takılarında sıkça görülen Lotus Çiçeği 
formundaki 6 ya da 8 yapraklı bu çiçekler, Türkmen Gölü motifinin  stilizasyo-



32

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

na uğrayarak çiçek formuna dönüştürülmüş halidir. 19(Annayew,2010: Görüşme 
Notları)

Fot.6:Margiana’dan lotus motifli süsleme parçası (V.Sarinadi)

Bahsi geçen bu formülize yapı, daha öncede ifade edildiği üzere sadece 
Türkmen takılarına değil, tüm materyal kültür birikimlerine yansımış olup, ora-
dan da Anadolu’ya kadar uzanarak, hemen hemen tüm geleneksel motiflerde 
bölgesel isim farklılıklarıyla hayat bulmaya devam etmiştir.

19 Azat Hudayberdiyewiç Annayew, ile yapılan Görüşme notlarından. 11.09.2010



33

Sibel KILIÇ

Fot.7: Klasik Türkmen Halısı Motifi

Fot.8: Şalpeli Gülyaka, Aşkabat Çöl Pazarı,S.Kılıç



34

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

 Dokuz sayısı ise,  eksen haç ve çapraz haçın bileşkesinden oluşur. Bu oluşan 
sekiz üçgen ve merkezinden oluşan kısım,  dokuz sayısını meydana getirir. Orta 
Asya Türk baş takılarının genel kompozisyon şeması, çapraz ve eksen haç üze-
rine şekillenmiş olup, merkezi bir noktada birleşmiştir. Türk zaman ve mekân 
algı sisteminde zaman gözlemi,  sabit bir noktadan yapıldığı için bu nokta dün-
yanın merkezi olarak kabul edilmiştir. Buna bağlı olarak, Türkmen ve Orta Asya 
Türk topluluklarına ait takılarda süsleme ve biçimlendirme unsurları, beşli ve 
dokuzlu kompozisyon şemasına bağlı olarak organize edilmişlerdir. Beşli mer-
kezi dizilim pusulanın dört ana yönü ile, bulunulan sabit konumun bileşiminden 
ibarettir. Keza dokuzlu merkezi dizilim ise, pusulanın ana ve ara yönleri ile 
yine sabit noktaya işaret eder. Beşli ve dokuzlu dizilime Gupba ve Asık takıla-
rında sık rastlanmakla birlikte aynı zamanda Gupba takısına da bir başka ifade 
olarak, sekizli dizilim artı merkez, dünyanın sekiz köşesine işaret etmektedir. 
Belirtildiği üzere Türk dünya algısında,  dünya, dört yön, sekiz köşeden (bucak)  
oluşmaktadır. Pusulanın ara yönlerinin her birisi,  dünyanın dört köşesini kırk 
beş derecelik açılarla ikiye bölerler. 

Fot.9: Gupbbalı Kız Çocuğu Akşabat S.Kılıç



35

Sibel KILIÇ

Eksen haçının ana noktaları ve çapraz haçın dünya kenarları yıllık döngünün 
dört ana fazını temsil eder (4+4). Bunlar dört mevsimle ve günün dört ana fazı 
olan, sabah, öğle, akşam ve gece ile alakalandırılır. Gülyaka takısı, köken itiba-
rıyla dört yön sekiz bucak kavramının karşılığı olmakla beraber, halk arasında 
güneş ışıklarının parlak görünümlerinin karşılığı olarak kabul edilmesi nedeni 
ile Güneş’in sembolü olarak anılmaktadır. Ancak yapılan geniş ölçekli literatür 
araştırmaları,  tespitleri ve analizleri gereğince; Gülyaka takısının, kompozis-
yon şeması itibarı ile,  iki türü mevcuttur.    Türlerden biri,  yer ve yön kavramına 
ilişkin referansları içeren eksen ve çapraz haç şemasına sahip iken, diğer türde 
ise,   tıpkı güneş gibi merkezden genişleyerek yayılan ışınları temsil eden akik 
taşları takının yüzeyine konumlanmıştır. 

Dolayısı ile bu takıda güneşin temsiliyetine ilişkin yapılan değerlendirme-
lerin ikinci kategoride ele alınan Gülyaka formuna yönelik olduğu düşünül-
mektedir. 

Fot.10: Gülyaka, Türkmenistan Baş Milli Müzesi Özel Koleksiyonu,S.Kılıç



36

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Altı + Bir (Yedi)
Türkmen halk inançları gereğince yedi sayısının kültsel bir takım özellikleri 

olup, Orta Asya Türk kozmolojisi ve mitolojisine dair önemli referansları içerir. 
Yedi kata sahip olan gökyüzünde halk arasında “yedi eşgiya”  ya da “yedigen” 
adı verilen yıldız bulunur. Ayrıca yedi sayısına ilişkin, Türkmen göçebe yaşam 
biçimine ilişkin vurgulardan oluşan anekdot ve şiirler mevcuttur. “Yedi Genim(-
Yedi Soyum), “Yedi Göçer-Yedi Gonar”, (Yedi konar yedi göçer),  “Sanasan 
sogabı bolar”  ( Sayarsan Sevabı Olur)  gibi ifadelerin yanı sıra,  yedi sayısına 
ilişkin bir takım halk inançlarından kaynak alan söylence, deyim ve atasözleri 
de bulunmakta olup, bu sayının tılsımlı özelliklerine işaret eden özellikler taşır: 
“Yetimin yedi karnı olur yedisi de yarım olur”. “Yedi yaşamış ata sığırıp suy 
verme”,   “Bir devlet bir devleti yedi buçuk gecede bulur”, “Kızın güzelliğin 
yedi ayıbını örter”, “Yedi kişi bir insanı beklemez”. “Yedi ölç bir kes”,  “Kötü 
kadının yedi dili vardır”. “Yarinden ayrılan yedi yıl ağlar”, “vatanından ayrılan 
ölene kadar ağlar”,  “Yedi nehrin suyunu içen”,  “Altı abi birleşince baba, yedi 
yenge birleşince anne olamaz”,  “Toprak yedi sene ekenindir” “Üç günlük yola 
çıkarsan yedi günlük ekmek al”.   

Ayrıca her bir insanın bilmesi gereken yedi önemli şey vardır ki bunlar; oğul, 
torun, çovluk, yuvluk, govluk, yatlık, atlık’tır. Bunun yanısara ünlü şair Ma-
gtımgulı’nın ifade ettiği gibi, her bir insanın yedi dedesi vardır. Bunlar kendi 
dedesi,   Kayın dedesi, Adam atası, Azan dedesi, Oğuzhan dedesi, Nuh dedesi, 
İlim dedesi’dir. 

Türkmen takılarının ana karakteristiklerinden birisi simetrik bir kurguya sa-
hip olması,   diğeri ise merkezi kompozisyon şemasından oluşmasıdır. Bu yapı,  
kaynağını Orta Asya Türk dünya algısının zaman, mekan ve yön kavramından 
alır. Nitekim 4+ 1 ve 8 + 1 olgusu, “yön”  algısının, “dört yön sekiz bucak”  for-
mülasyonu ile ilişkili olduğu gibi,  6 + 1 olgusu ise, kaynağını “zaman” algısının 
uzantısı olan yıldızlardan alır. 

Yapılan gözlemlere göre,  Ülker takım yıldızında çıplak gözle görülebilen 
yedi yıldız, yıl boyunca kutup yıldızı etrafında hareket etmektedir.19.Yüzyıl son-
larında F.A.Michaylov’un tespitleri gereğince 20( Schletzer, 1983:5) ve Türkme-
nistan alan araştırması esnasında yapılan görüşmelerin sonuçlarına göre, gözle 

20 Diether and Reinhold Schletzer, Alter Silberschmuck der Türkmenen Dietrich Reim-
er Verlag Berlin, 1983,p.5  



37

Sibel KILIÇ

görülebilen yedi yıldız, insanların kaderine ve geleceğine yön veren büyülü bir 
etkiye sahip olup, insan hayatında önemli olan kararlar ve eylemler, bu yedi yıl-
dızın konum ve pozisyonuna göre verilir.  Bu nedenle kutup yıldızının doğduğu 
yöne doğru seyahat etmenin sakıncalı olmasının yanı sıra,  böylesi günlerde, bu 
doğrultuya doğru gelin olarak gitmek sakıncalıdır. Zira “Sahetli olmayan gün” 
addedilen bu günlerde, evlenilmesi halinde doğurganlık söz konusu olmayacağı 
gibi, evin bolluğu ve bereketi de mümkün olmayacaktır.21 (Kılıç, 2011: Görüş-
me Notları) Bahsi geçen yedi yıldız, tanrıların ikametgahı olarak kabul edilmesi 
nedeniyle,  yıldızların farklı pozisyon ve hareketleri ve onların ilişkilendirildik-
leri güçler, inanışa göre insanların kaderlerini tayin eden durumlardır.  Yöneten 
elit tabakanın ve tüm kabilenin ilahi köklerinin orijinine işaret eden yedi sayısı, 
Türkmen gümüş takılarında düşey oryantasyonu, soyun devamlılığı, çizgisi ve 
kabilenin, kurucularının ve ataların genolojisinin ikonografik ifadesi olarak or-
taya çıkmaktadır.  Soyun devamlılığının simgesi olarak dünya dağı (demir dağ) 
dünya resminin ortasında yer alır. Yüzeyde ise 7 sayısına kozmik bir daire,  6 
üçgen ve merkezi bir nokta ile işaret edilir. Türkmen inanışına göre, dünyada 
hayatın yenilenmesi Batı’dan Doğu’ya doğru hareket etmiştir. Bu durumda gü-
neşin günlük doğuş ve batışı, ayın büyüyüp küçülmesi ve Ülker takımyıldızının 
yıllık görüntüsü ile ifade edilmiştir. 22(Schletzer,1983:5) Yedi sayısının takıların 
yüzeylerine yansıması kozmik bir dairenin pusulanın dört ana ve dört ara yö-
nünü çevrelemesi sonucunda oluşan altı üçgen ve merkezi noktanın toplamını 
ifade eder.  

Orta Asya kozmolojisine göre yedi rakamı “bilgeliğin sütunları” ile özdeş-
leştirilmiştir. Hava, su, toprak ve ateşe karşılık gelen zeka, duygu, ahlak ve arzu 
kavramları, üçlü yaratıcı ilkeler olan, “aktif zeka”, “pasif bilinç altı” ve “işbirli-
ği” ile birleşerek yedi rakamını  (4+3) bütünler.  Yenisey’de bir Şaman davulu-
nun dış yüzeyine, ilk insan olan  “yeryüzünün evladının” yedi cennet boyunca 
sürecek bir yolculuğa çıkışı tasvir edilmiştir. Tasvirde, iç çemberde yedi çıkıntı, 
dışta yedi noktada yine bir çıkıntı sekizinci noktada ise bir kuş bulunmakta olup 
bunlar gök tanrısının yedi oğluna işaret etmektedir. 23(Schimmey,2000:34,39) 
Tanrı Ülgen’in yarattığı yedi kişiden türeyen insanoğlunun, Şamanik inanç 
sistemi gereğince yedi kat olan göğe ulaşabilmesi için yedi engeli aşması ge-

21 Sibel Kılıç, Turkemenistan Aşkabat-Merve Alan Araştırması sonuçları 2010-2012
22 Diether and Reinhold Schletzer, Alter Silberschmuck der Türkmenen Dietrich Reim-
er Verlag Berlin, 1983,p.5  
23 Annamarie Schimmel, Çev. Mustafa Küpüşoğlu, Sayıların Gizemi, Kabalcı yayınevi, 
İstanbul 2000,  s.34,39.



38

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

rekir.  Ayrıca İslâmiyet’te yedinin bölünmezliği, aslen Tanrı’ya bağlanmıştır.  
İslâmiyet’e göre ise Allah göğü yedi katlı olarak yaratmış olup, (Bakara Suresi 
29.ve Mü’minun Suresi 17.Ayet) cehennemin yedi kapısı vardır. (El-Hicr Suresi 
44.Ayet) Minyatürlerde Peygamberin Burak üzerinde, Tanrı katı sayılan Arş’ın 
yer aldığı yedinci kata çıktığı görülmektedir. 24(Çoruhlu, 2002:202)

Yedi rakamı destanlara da yansıyan bir motif olarak dikkat çeker. Yenisey Ir-
mağı, kaynağını göğün yedinci katından alır. Keza Altay Türklerine göre ay tu-
tulmasının sebebi yedi başlı devdir. Büyük ayının yıldızları “yedi dağ koyunu” 
olarak da düşünüldüğü için “Yedi Arkar” adını alır. “Büyükayı” burcuna diğer 
Türk boyları arasında verilen adlarda da “yedi”  sayısı bulunmaktadır. 25(Durbil-
mez, 2005:28) Oğuz Türklerinin ve Türkmenlerin efsanevi babaları Oğuz Han,  
pusulanın dört ana noktasının efendisi kabul edilmiştir. Kurultaylarda yüzünü 
Güney’e dönmüştür. Toprağa hükmetme prensipleri O’nun Doğu’da ve Batı’da 
bulunan üçer oğlu tarafından güçlendirilmiştir. Yedi sayısı,  efsanevi Oğuz Han 
Yabgu İmparatorluğu’nun önde gelen üyeleri ile alakalandırılmıştır. Belki de 
bu alakalandırma düşüncesi,  Büyükayı (yetigen) takımyıldızından türemiştir 
ki,  bu takımyıldız,  yedi ana yıldızdan oluşarak,  Kutup Yıldızı (gökyüzünün 
çivisi) etrafında döner. Büyükayı, takımyıldızı Kutup Yıldızı etrafındaki turunu 
bir yılda tamamlar. Bu takımyıldızın mevsimsel pozisyonları insanlığın erken 
çağlarında pusulanın ana noktalarına tesadüf etmiştir.  Bunun yanı sıra, 7 sayısı 
Ülker Burcu’nda da bulunmaktadır ki bu, sığır yetiştirmekle uğraşan Güney Si-
birya insanı için önemlidir. 

Ülker burcunun yedi yıldızı ve ay döngüsü grupları,  insan soyunun devam-
lılığının birer sembolüdür. Onların tamamı, parlak olana, Güneş’e hizmet etmiş 
ve hâlâ da bu hizmete devam etmektedirler ki Güneş bir anda her yerde buluna-
bilmesi bakımından insanın insana hükmünün sembolü niteliğindedir. Bunlar, 
yedi, on dört ve yirmi sekiz sayıları ile temsil edilirler.  Ülker, ayın XVIII. fazı 
ile alakalıdır. Takımyıldızın 200’den fazla yıldızı olmasına rağmen bunlardan 
sadece 7 tanesi çıplak gözle görülebilmektedir. Ayrıca,  Ülkar ya da Ülker in 
orijinal manası, bölen anlamına gelmektedir. Bu terim, ifadesellikten ziyade, 
teknik bir terimdir. Çünkü yapılan gözlemlerde, Ülker takım yıldızının, bir yılı 
ortadan ikiye böldüğü fark edilmiş bu sebeple  takım yıldızının adına bölen 
manasına gelen, Ülker denmiştir.  Diğer yandan, simetrik pozisyon ise, Ülker 

24 Yaşar Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahtarları, İstanbul, Kabalcı Yayınevi,  2002
25 Bayram Durbilmez, “ Türk Kültüründe ve Fütuvvethamelerde Üç Sayısı” Ahilik 
Araştırmaları Dergisi, C. 1. S.2. Ankara 2005, s.28



39

Sibel KILIÇ

takımyıldızı ile güneşin birlikteliğini ifade eder.  Ülker Takım Yıldızı’nın (Plei-
ades) bir seneyi ikiye bölmesi nedeniyle Takım Yıldızı’nın gözden kaybolma ya 
da ortaya çıkma zamanı yaz ve kış mevsiminin başlangıcına işaret eder. Başka 
bir deyişle göç vakitlerinin  başlangıç ve bitiş dönemlerini imler. 7 sayısı Ülker 
ve Büyükayı’nın (yedigen)  yansımasını ifade ederek, İç Asya insanı için göksel 
fenomenin merkezini oluşturmaktadır.

3.4. On-On bir-Yirmi-Otuz
Gökyüzünde yedi katlı olarak on farklı pozisyonda üst üste sıralanan bu yıl-

dızlar,  pusulanın diyagonal ekseninde var olan sekiz noktasına karşılık gelir 
ki bu,  Türk dünya algısında var olan yukarı dünyanın sembolüdür.  On farklı 
pozisyon, inanışa göre, günlük olarak değişmekte ve böylece varsayılan bu yedi 
yıldızın aldığı pozisyon her ay üç defa yer değiştirmektedir. Bu nedenle Türk-
menler, on ve otuz sayısına yüksek bir önem verirler. On sayısı hamileliğin 9. 
ayını takiben girdiği 10. günü ve 10. ayını ifade ederken, on bir sayısı ise yeni 
hayatın başlangıç noktasını ifade etmesi bakımından kabilenin yaşamsallığı ba-
kımından önemli bir rakamsal semboldür. Ayrıca bir ayın 10’u, 20’si ya da 30’u 
gökyüzündeki yıldızların pozisyonu açısından uygun zamanlar olarak tavsiye 
edilir. 

Bu rakamların Türkmen takılarında karşılığı,  biçimsel olarak değil,  sayısal 
dizin değeri olarak mevcuttur. Bazı takıları taş, sarkaç adı verilen şalpe ve bir 
takım biçimsel unsurların dizilimlerinin sayısal değerleri bu rakamlarda kesişti-
ği görülmektedir. Buda ilgili sayıların Türkmen takılarında bulduğu yansımalar 
olarak değerlendirmek mümkündür. 

4. İSLAMIYET ÖNCESI DÖNEMDEN ANADOLU’YA UZANAN 
SÜREÇTE  TÜRKMEN TAKI GELENEĞINDE SIMGESEL VE 
BÜYÜSEL UNSURLAR
Bitkilere ve hayvanlara koruyucu ve iyileştirici büyüsel güçleri olduğuna 

dair inançlardan dolayı tapınmak, tüm Orta Asya toplulukları arasında olduk-
ça yaygın bir gelenekti.  Hayvana tapınma geleneğinin türlerini ve niteliklerini 
belirleyen temel etken,  hayvanların coğrafik dağılımları,  iklim koşulları ve 
bölgesel özellikleridir.  Her topluluk muhatap olduğu doğal coğrafyaya uyum 



40

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

sağlamak ve yaşamsallığını sürdürmek adına,   bazen çok özel sevgi ve saygı 
duydukları hayvanları ve hayatları için tehdit unsuru oluşturan vahşi hayvanları, 
günlük yaşamlarının ilgi odağı yapmak suretiyle özgün gelenekler oluşturmuş-
lardır. Bu gelenekler anonim Halk Edebiyatı’nda bazen yazılı bazen ise sözlü 
olarak yerini almakla birlikte aynı zamanda en önemli iki görsel maddi kültür 
unsuru olan halı ve takılarda yoğunlukla hayat bulmuştur. Bu motifler Orta Asya 
Türk topluluklarının coğrafi, tarihsel, ikonografik ve mitolojik verilerinin ortak 
paydalarından oluşmaları nedeni ile biçim ve anlamlarında neredeyse hiç sapma 
olmaksızın binlerce yıldır taşınmış ve halen Anadolu’da sadece yöresel isim 
farklılıkları ile yaşamaya devam etmektedirler. Bu simgelerin toplamının ifade 
ettikleri anlam ya da işlev itibarıyla ortak paydaları alındığında iki önemli ifade-
den birisini büyüsel özellikler, diğerini ise Orta Asya Türk topluluklarının dün-
yayı ve yaşamı algılama biçimlerinin grafize edilmiş şemaları oluşturmaktadır. 

İçerdiği anlam ve işlevlerinden birisi olarak ifade edilen büyüsel özellikler, 
aktif unsurlar içermeyip salt koruyucu pratiklere yönelik olan,  kötü gözleri ve 
art niyetleri uzak tutma, bereketi bolluğu, üremeyi artırma ve aileyi/yaşanılan 
bölgeyi her türlü felaketlerden korumak için tanrısal güçlere sığınma fonksiyon-
larıdır. Başka bir deyişle bu tür pratikler pasif büyüsel özellikler arasında sıra-
lanan iyilik, doğruluk, sağlık ve mutluluk beklentilerini ve manipülasyonlarını 
içeren uygulamalardır. Bu uygulamalarda kullanılan motifler, Türk İslam resim 
geleneğinin genel tabiatı ile uyumlu olan bitkisel ve hayvansal stilizasyonları ve 
deformasyonları içermektedir. Bu tür pasif büyüsel unsurları içeren simgelerin 
binyıllardır insan yaşamı üzerinde manevi olarak koruyucu bir kalkan görevi 
görmesi, bilimsel ölçülerle açıklanamayan parapsikolojik ve metafizik inançla-
rın insanoğlunun yaşamı üzerindeki ezeli ve ebedi temel etkisini ortaya koyması 
bakımından ilgi çekicidir.  

 Bahsi geçen,  “pasif büyüsel” pratikler kapsamında ele alınan bu tılsım-
lı simgeler ve objelerden bazıları Türkmen takılarında,  “Dağdan”, “Alaza”, 
“Göz Boncuk”, “Yılanbaşı”, “Sadap”, Para daşlı” “Abası”, “Dolana” ve 
“Çapraz” adı altında anılırlar.   Baş ya da bedenin çeşitli bölgelerinde kulla-
nılan tılsımlı özellikler içeren muskalar, saçta, baş takılarında ya da Alabağ adı 
verilen siyah ve beyaz ipliklerden yapılmış bağcıklar ile kıyafetlerin belli böl-
gelerine tutturulmak suretiyle yerlerini alırlar. 



41

Sibel KILIÇ

 Fot.11: Erkek Çocuk Yeleği,Milli Müze,Aşkabat,S.Kılıç

Muskalar, genellikle saf ya da kısmen altınla kaplanmış gümüşten, bezden, 
deriden ya da Türkmen topluluklarında özel bir öneme sahip olan doğal mater-
yallerden yapılırlar. Örneğin,  yapıldığı ağacın adını alan “dağdan” takısı ,  “ar-
gali” denen vahşi dağ koyununun boynuzları,  “Yüzerlik” ya da “İsvent” gibi 
çeşitli bitki tohumları, kurutulmuş meyveler, kemikler, sıra dışı şekilli taşlar, bir 
takım inciler,  farklı kabuklar ve salyangozlar da muska yapımında kullanırlar. 
Bu tür muskalarda nicel olarak fazlalık, büyüsel etkiyi artıran bir faktör olması 
sebebiyle mümkün olduğu kadar fazla yapılır ve kullanılır. Nitekim metal takı-
lardaki büyüsel etkilerin yüksekliği de sayısına bağlı olarak artan bir özelliğe 
sahiptir. 26  

26  Medjitova, Djumaniyazova, Grişin, a.g.e., s.97



42

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

    Fot.12: Göncük, Aşkabat Çöl Pazarı,S.Kılıç

Türkmenistan’da bazı bitkiler ve onların tohumları vardır ki onlar, tıpkı halen 
Anadolu geleneklerinde de sürmeye devam ettiği üzere çifte koruma fonksiyo-
nunu yerine getiren özel kült bitkileridir. Bunlar, başta “yüzerlik” olmak üzere,  
“yaban gülü”, “alıç ağacı”  “dut ağacı” ve “dağdan ağacı” dır. Bu bitkilerin 
büyüme süreci, çocuk doğma süreci ile ilişkilendirilirken diğer yandan,  bazı kes-
kin aromalı bitkilerin yaydıkları kokunun ruhları uzaklaştıracağına inanılmıştır. 
Bu nedenle insanlar, kötü ruhları korkuttuğu ve nazarı ötelediği inancı ile keskin 
kokulu çiçek ya da baharatların büyüsel gücüne sığınmışlardır. Bu noktada dikkat 
çekilmesi gereken bir husus vardır ki o da, şeytan ve kötü ruhlara karşı geliştirilen 
tüm beş duyusal etkilerin taban oluşturduğu bir savunma mekanizmasının varlığı-
dır.  Nitekim şeytan ve kötü ruhların,  keskin kokular, tiz sesler vasıtasıyla insan-
lara yaklaşması engellenirken diğer taraftan, insan bedenine temasının önlenmesi 
için tılsımlı ve büyüsel objeleri baş ve bedende taşıma geleneği söz konusu olmuş-
tur. Frazer’in “dokunma/buluşma yasası” ile açıklanabilecek olan eski Türkmen 
ritüelleri bugün halen geçerliliğini sürdürmektedir. Bu gelenek gereğince,  kutsal 
addedilen ya da kutsal kılınan objelere dokunmak ya da bulundurmak suretiyle 
nazarı def etmek mümkündür.  Böylece, hem şeytan ve ruhların kötü etkilerinden 
korunulmuş,   hemde kötü ruhlu insanların nazari bakışlarına karşı  pasif bir savaş 
aracı görevi görmüştür.  Hiç şüphe yokturki esas belirleyici olan söz konusu ilgi 
odağına karşı geliştirilen yüksek inanç dahilindeki konsantrasyondur. Nitekim söz 
konusu her türlü fiziksel materyal, yol ve yöntemler metafiziksel olarak insan bey-
ninin yaydığı yüksek enerji ile anlam ve geçerlilik kazanmıştır.  



43

Sibel KILIÇ

Keskin kokusu ve tılsımlı özellikleri ile oldukça karakteristik bir bitki olan 
Yüzerlik, ayrıca önemli bir kült bitkisidir. Öyle ki,  bahçede kendiliğinden çık-
tığında evih sahibinin Allah’ın sevdiği özel bir kul olduğu kabul edilir. Başka 
bir deyişle üzerliğin çıktığı yer Allah’ın baktığı yer olarak kabul edildiğinden bu 
bitki burada kendiliğinden yetişmektedir. 

Eski dönemlerde Kur’an yerine, tuz veya önemli bir tılsımlı ve şifalı bitki olan, 
(yüzerlik)   İsvent adı verilen bitkiyi göz ve hastalıklardan korumak için kullan-
mışlardır.  Aynı zamanda  mikrop kırıcı olduğuna inanılan Yüzerlik,     hastalıkla-
rından korunmak için kullandıkları şifalı bir bitki olup, kurutulan bitkinin yakıla-
rak solunan dumanından fayda sağlamışlardır.   27   

 

Fot.13:Aşkabat Üzerlik Tütsüsü,S.Kılıç (F.İ.TÜRKMENİSTAN)

27 Aynabat Omarova, Türkmen Dünyası Jurnalı, Türkmenistanyn Metbugat Merkezi, 
28 Ekim 2010 Aşgabat



44

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Kişinin Allah’ın sevmediği kul olması halinde ise bu bitkinin, ekilse dahi 
bitmediğine inanılmaktadır.28 Yüzerlik etimolojik olarak,  yüz-er-lik olarak bö-
lünmekte olup yüz derde derman ya da yüz erkeğin gücüne sahip olarak anlam-
landırılmaktadır.    Her türlü derde karşı şifa getirdiğine inanılan bu bitki dola-
yısıyla onun bulunduğu evin yüz dertten korunması ya da, yüz erkek tarafından 
korunması  anlamına gelmektedir. 

Bu konuda bir rivayet şu şekildedir:

 “….Bir gün dört  aylık bebeğini göstermek için aile ziyaretine çıkan bir 
çift ziyaret esnasında bebeğe yapılan övgüler arasında bir kadının övgüsünün  
diğerlerinden çok daha sesli olduğunu fark eder ve bebek aniden durmaksızın 
ağlamaya başlar. Ev sahibesi bir tencerede yüzerlik tohumları kavurmaya baş-
lar ve ne zaman bu tohumlar sesli olarak patlamaya başlarsa  bebek ağlamayı 
keser..daha sonra baba çocuğunu yüzerlik bitkisinin tencereden çıkan tütsüsüne 
tutar ve anne ise bitki tohumlarından birisini alarak bebeğin alnına koyar.  Bu-
nun sonucunda hasta tamamı ile kötü nazarın etkisinden kurtulur…”29

                      

Fot.14: Yüzerlik Otu, Merv Milli Müzesi Yurd  içinden detay,S.Kılıç

   

28 Akcemal Ergeşowa ile yapılan görüşme notlarından, Temmuz 2011,Talhatanba-Merv
29 Carole Blackwell, Tradition and Society in Türkmenistan: Gender, Oral Culture 
and Song,  Curzon Press, Richmond (Surrey) UK, 2001,p.39



45

Sibel KILIÇ

  Fot.15: Yakılmış Yüzerlik,Merv,S.Kılıç

Yüzerlik bitkisine halen Anadolu’da başta Akdeniz Toroslarında yoğun ola-
rak gösterilen ilgi ve rağbet bu gelenek ve inancın Orta Asya köklerine işaret 
etmesi bakımından önem arz eder. Şifa bulmak isteyen hastaların yanı sıra,  be-
bekten yetişkin insanlara değin kem gözlerden uzak tutulmak istenen tüm ev 
ahalisine, ağzı kapalı tavada yakılan Yüzerlik dumanı üzerlerinden geçirilmek 
ya da etrafından dolaştırılmak suretiyle koklatılır. Bu işlemin akabinde kalan 
dumanlar evin her bir köşesinde gezdirilerek, köşe bucakta saklanmış olan her 
türlü cin, şeytan ve melanetin evi terketmesi sağlanır. Söz konusu hasta oldu-
ğunda ise, yüzerlik,  hastanın kıyafetinden kendisine haber verilmeden alınan 
küçük bir parça ile birlikte yakılarak, çıkan duman koklatılır. 30

Tılsımlı diğer bir bitki olan nar çekirdeğinden ya da fıstık ağacının meyve-
lerinden yapılan tespihlerin, kötü nazara karşı kullanılan en eski muskalar oldu-
ğuna inanılırdı. Dolayısıyla, ağaç gövdesi, tohumları ya da bitkilerinden yapılan 
tespihlerin kadının güçlendirdiğine inanılmıştır.    

Ayrıca,  eski zamanlardan bugüne Orta Asya da arpa taneleri ile alakalı ge-
lenekler halen sürdürülmekte olup, mühürlerde ve çeşitli objelerde Marguş ve 
Parfiya sembollerinden biri olarak dikkat çekmektedir. Günümüz Türkmenis-

30 Nilgün Çıblak,  (2004), “Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara 
BağlıUygulamalar”, Türklük Bilimi Araştırmaları (TÜBAR), S.15, ss.103-125.



46

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

tan’nında, milli ve geleneksel bir ritüel olarak Buğday Bayramı altında kutlanan 
özel bir gün olarak varlığını sürdürmektedir. Bağımsızlığın alınmasını takiben 
Galla Bayramı adı ile ülke genelinde çeşitli etkinliklerle Temmuz ayında  kut-
lanan Buğday Bayramı’nda, tüm vilayetlerden gelen buğday üretcileri açtıkları 
stantlarda ürettikleri unlu mamulleri sergilerler. Devlet ileri gelenlerininde ilgi 
gösterdiği bu bayramda başarılı bulunan buğday üredicilerine Cumhurbaşkanı 
tarafından hediyeler verilir. Sanatsal aktivitelerinde yer aldığı bu bayram her yıl 
renkli görüntülere sahne olur.  

Fot.16: Buğday Festivali Aşkabat



47

Sibel KILIÇ

Fot.17: Türkmenistan Baş Milli Müzesi, S.Kılıç

Fot.18: Türkmenistan Baş Milli Müzesi Buğday Festivali Sergisi, Aşkabat, 
S.Kılıç



48

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Bereketin ve bolluğun timsali olarak kabul ettikleri arpa ve buğday tanelerini 
yeni doğan bebeğin ilk yıkama suyuna ekleyerek, bebeğin kısmetli, bolluk ve 
bereket içinde yaşamasına büyüsel yolla manipüle edilir.  

Ayrıca inançlar gereğince bitki tohumları, yaprakları, çeşitli otlar, baharat-
lar insanları  nazardan koruyarak kötülükleri uzak tutmak için yapılan büyüsel 
pratiklerde önemli birer araç olarak kullanılmaktadır. Bu tür bitkisel ürünlerden 
günlük yaşamda bazı büyüsel pratiklerde doğrudan doğruya kullanılmasının ya-
nısıra aynı zamanda çocuk ve yetişkin takılarında bu bitkilerin formlarını çağ-
rıştıran şekillere estetik ve büyüsel fonksiyonları dahilinde rastlanır. 31   

Örneğin Dağdan ağacı dağların çok yüksek noktalarında yetiştiği için şeyta-
ni bakışlardan kaynaklanan rahatsızlıklara karşı güçlü bir etkisi olduğuna inanıl-
maktadır. Şeytanca bakışlara maruz kaldıklarında buna karşı zayıf olanlar özel-
likle bebekler, çocuklar ve gelinlerin bunu kullanmaları önemle salık verilir.  
Küçük dağdan parçalarının bebeklerin beşiklerine tutturuldukları, boyunlarına 
iple asıldıkları ya da yeni doğan bebeklerin başına dikildikleri sık görülen uy-
gulamalardan biridir.

Fot.19: Dağdanlı Türkmen Bebeği

Bazı Türkmenlere göre yılgın’da dağdan ile aynı işlevi yerine getirmektedir 
31 M.Agajanova, “Amulets in Jewellery of Türkmen Peoples”, Miras, 4/2002.p.138



49

Sibel KILIÇ

ve yurt’ların dışında gelin bekleyen kadınlar, ellerinde tüten gargala adı verilen 
yılgın çubukları ile bu fonksiyonu yerine getirirler.32 

Bitki ve hayvansal kaynaklı amulet ve tılsımların yanı sıra geometrik sim-
geler sınıfı altında sıralayabileceğimiz,  iskambil kağıdı simgeleri olan maça, 
karo, kupa, sinek, Orta Asya’da III. Yüzyıl’da ortaya çıkmış olup kaynağını 
Türkmenistan kültürüne dayandırmak mümkündür.   V. ve VIII. Yüzyıl’larda 
özel bir konum kazanan bu simgelerden oluşan dörtlü bir grup, zaman içerisinde 
iskambil kağıtlarının sembollerine dönüşmüştür.   Pratik olarak maça da dâhil 
olmak üzere tüm kart tipleri, Balalyk Tepe duvar süslemelerinde ve dönemin 
kumaş süslemelerinde görülmektedir.   Bunlar, Orta Asya’nın IX. ve X.Yüzyıl 
mimari süslemelerinde de  görülebilmektedir.

Fot.20: Erkek gömütünın dış kapalamasından görünüm. Marguş, V.Sarianidi s.174

32 Carole Blackwell, Julian, Animal and Shaman: Ancient Religions of Central Asia, B. 
Tauris & Co. Ltd. London, UK 2000,  p.39



50

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.21: Gonur Necropolisi 3235 nolu Mezarından  Mozaik Detayları, 
Marguş,V.Sarianidi:2009. s.224

,,,,

Fot.22: MervMüzesi, S.Kılıç



51

Sibel KILIÇ

Fot.23: Seramik Vazo, Gonurtepe, Marguş, Merv Milli Müzesi, S.Kılıç

Fot.24: Mezar 3235 de bulunan mozaik parçalarla oluşturulmuş orijinaline 
uygun karo biçimli parçacıklardan oluşturulmuş kompozisyon



52

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.25: Etnoğrafi Enstitüsü Müzesi

Bu simgeler ayrıca,   takıların yanısıra günümüz Anadolu materyal kültür 
ürünleri olan, halılara, nakışlara halen motif olarak yansımaya devam etmektedir. 

Fot.26:Yastık Kılıfı, 28x30.5, Anonim –b: Çifte Minare Gümüşçü Kö-
yü-Zara, 60x95cm 1903, Anonim – c: Demiryurt Halısı (Tödürge)  Zara 

95x110cm Ayşe Lafçı, 1973,  S. 

Bu semboller,  XIX. ve XX. Yüzyıl’larda aynı derecede yaygın olarak,  sık 



53

Sibel KILIÇ

sık seramik üretimler üzerinde hayat bulmuşlardır.  Buhara duvar süslerinde, 
halılarda ve nakışlı materyallerde kullanılan bu simgelerin kötü gözlere karşı 
koruyucu olduğu düşünülerek, bu takıları takanları,  ait olduğu büyüsel özellik-
leri ile himaye edeceğine inanılmıştır.33 

5. DIN- BÜYÜ- BILIM OLGULARINA KORELATIF YAKLAŞIM
Görünmeyen gizil güçlerle ilişkisi bağlamında,  din ile büyü arasında sosyo-

log, antropolog, filozof ve dinler tarihçileri tarafından,  türdeşlik,  bütünlerlik ve 
kesişim kapsamında çeşitli  ilişkiler  tarih boyunca  kurulmaya devam etmiştir. 
Din’in, büyü olgusunun evrimleşerek, kurumsallaşmış hali olduğunu,  teorik ve 
pratik bakımdan din ile büyü arasında paralellik ve benzerliklerin bulunduğunu 
söylemek mümkündür. Ayrıca her ne kadar orijinel olarak birbirlerinin varlığına 
tam bağımlı yapı gösterseler de,   büyünün, “güç sistemi”, “güvence temini”, 
“bireysel merakların tatminine” yönelik amaçlarının,  dinin asıl işlev ve amaçla-
rı ile ters düşmesi dolayısıyla, bunları aynı kontekst içerisinde değerlendirmek 
mümkün değildir. 34

Animist, Naturalist ve Totemist düşünce prensipleri üzerine oturan ilkel 
dinler, insanoğlunun düşünsel gelişimine paralel olarak evrimleşmek suretiy-
le,   Monoteist inanç sistemlerine ulaşılmıştır.  Din ve büyü;  insanların, sığın-
mak ve korunmak için,  tabiat ötesi ruhani güçlere  sığınma esasına dayanması 
noktasında kesişmektedir. Bu anlayışın karşısında olan düşünce sistemi, din ve 
büyü arasındaki doğrudan ilişkiyi yadsımakta olup, büyüyü tâbi oldukları dü-
şünce sistemine ait olan prensipleri kontamine eden bir unsur olarak görmesi 
sebebiyle, büyüyü,  dini inanç sisteminin tamamen dışında tutar.  Büyüyü tüm 
sistematik inanç sistemlerinden bağımsız bir olgu olarak gören ve kabul eden 
bu yaklaşım,  “İnsanlık tarihinde,  büyü çağının din çağından önce geldiği”  
gerçeğini göz ardı etmektedir,  ki bu önerme İngiliz Tarihçi Sir George Frazer 
tarafından ortaya konmuştur. Konuya bu çerçeveden yaklaşıldığında, tüm din-
lerin kaynağının büyü olduğu saptaması, doğal olarak,  ortaya çıkan bir tespiti 
oluşturmaktadır.  Nitekim ilkel inanç sistemleri,  incelendiğinde,  özel ve doğa-

33 Natalya Sychova, ibid. p.18
34 Cağfer Karadaş, “Büyü ve Din, Îslamî Nokta-î Nazardan Bir Değerlendirme” Usûl 
İslam Araştırmaları Uluslararası Hakemli Dergisi, S.1, s.115



54

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

üstü güçlerle donatıldığı varsayılan, “büyücü” vasfına sahip olan bireylerin, ait 
oldukları toplumun din adamları olduğu gerçeği ile karşılaşılmaktadır.  

Doğulu ve Batılı bilim adamlarınca bu görüşe karşıt yaklaşımlar da geliştiril-
miş olup, bunlardan birisi, Andrew Lang ve Wilhelm Schmidt tarafından başla-
tılmış olan, “En ilkel dinlerin Monoteist olduğu”  görüşüdür. Bu anlayışa göre; 
insan, yaratıcı ve güçlü bir tek tanrıya inanmaktadır. Ancak toplumsal değişim 
ve dönüşümler sonucunda “Tek Tanrı” inancı unutulmaya başlanmış, böylece 
insan kendisini sayısız tanrı, tanrıça ruhlar ve mitolojik atalara dayanan gittikçe 
Karmaşık hale gelen inançlara terk etmiştir.  İnsandaki Tanrı fikrinin gelişimi ve 
monoteist inanç sisteminin oluşumu konusunda Frazer’in “Din Evrim Teorisi”  
inanç ve din arasındaki korelasyona yargısal bir yaklaşım geliştirmiştir. 35 

“İnsanlardan tamamen farklı ve ona üstün, insanın sahip olduğu güçlerle, 
ne, derece olarak,  ne de tür bakımından karşılaştırılamayacak güçler kullanan 
doğaüstü varlıklar olarak, tanrı kavramı, tarihin akışı içerisinde çok yavaş ge-
lişmiştir. Başlangıçta, doğaüstü şeylerin insandan daha güçlü olduğu gözüyle 
bakılmıyordu; çünkü bunlar insan tarafından korkutulabiliyordu ve istediğini 
yapmaya zorlanabiliyordu. Düşüncenin bu aşamasında dünya büyük bir demok-
rasi olarak görülmektedir. Dünyadaki doğal ve doğaüstü bütün varlıkların, ol-
dukça eşit bir dengede bulundukları varsayılmaktadır. Fakat insan, bilgisinin 
artmasıyla birlikte doğanın uçsuz bucaksız olduğunu, onun yanında kendisinin 
ne kadar küçük ve zayıf olduğunu açıkça görür. Bununla birlikte kendi umar-
sızlığını tanıması, , hayalinde bütün evreni dolduran bu doğaüstü varlıkların da 
güçsüz oldukları gibi bir inancı,  beraberinde getirmez. Tersine, onların güçlü-
lüğü düşüncesini daha da artırır. Çünkü sabit ve değişmez yasalara uygun ha-
reket eden birinin, kişiliksiz güçler sistemi olarak dünya fikri henüz tam olarak 
sezinlenmemiş ya da belirmemiştir kafasında… Böylece kafasında tanrılarla o 
eski eşitlik duygusu yavaş yavaş yok olurken, doğanın işleyişini başka bir şeyin 
yardımı olmadan kendi kaynaklarıyla, yani büyüyle yönlendirme umudunu da 
yitirir ve giderek tanrılara bir zamanlar kendileriyle paylaştığını ileri sürdüğü 
o doğaüstü güçlerin tek kaynağı olarak bakar. Bu nedenle, bilginin ilk geliş-
mesiyle birlikte, dua ve kurban, dinsel törenlerde önde gelen yerlerini alır; bir 
zamanlar yasal bir eşit olarak onlar arasında sıraya giren büyü ise, yavaş yavaş 
arka sıraya itilir ve kötü ruhları çağırma derekesine iner. Şimdi ona tanrıların 
alanına, aynı zamanda boş ve saygısızca saldırı gözüyle bakılmaktadır…”36 
35 Cağfer Karadaş, a.g.m., s.113-115
36 Sir James George Frazer, Altın Dal, Çev: Mehmet D.Doğan, İstanbul,YKY,  2004, 



55

Sibel KILIÇ

Sir James Frazer’in yargısal ifadesi gereğince, hakimiyet gücünün yükseklik 
ölçüsü, insanı tanrı düşüncesinden uzaklaştırırken,  hakimiyet gücünün azalması 
ise bu düşünceye yaklaştıran en önemli ölçüdür. Yapılan bu değerlendirme kendi 
içerisinde çelişkili bir yapıyı barındırır. Çünkü bahsi geçen değerlerdirme insan 
ve evren ilişkisinin geldiği son nokta varsayıldığında kesin, tutarlı ve ölçülebilir 
bir değerlendirme ve bu değerlendirmeye bağlı bir yargı gibi görünmekle birlik-
te beraberinde bu düşünceye paralel bir düşünce diyalektiğini de doğurmaktadır. 
Nitekim insan/evren ilişkisi ve düşünsel evrimleşme varoluşsal gerçekliğe bağlı 
olarak daima devinmeye, ilerlemeye ve gelişmeye devam etmektedir. Dolayısı 
ile önümüzdeki yüzyıllar, bir yandan yeni bilinmezleri doğururken diğer yan-
dan,  insanoğlunun devinmesinde ve bilimin ilerlemesinde en temel güdü olan 
“merak”, evrenin gizemini ve bugün bilinmez ve ulaşılması imkânsız gibi görü-
nen birçok bilgiye ulaşılmasını mümkün kılacaktır. Dolayısı ile,  Frazer’in savı 
ve ulaştığı yargı,  gelecek binyıllar içerisinde,  düşünce sistemini  kendi içerisin-
de bir takım köklü  değişikliklere uğratacağı düşüncesini beraberinde getirir. Bu 
düşünce yapısına paralel olarak, özellikle bilinmeyen güçlere meydan okuma 
ya da manipüle etme pratiklerini içeren ve günümüz alt kültürlerinde halen iti-
bar gören aktif büyüsel uygulamaların etkisini tamamen yitireceğini düşünmek 
mümkündür.  Ancak, toplumların ve  insanın  içsel aidiyet güdülerinden hız alan  
“Yaratıcı güç”, “Tanrı” düşüncesinin;  varlığını,   devirlerin kültürel ve düşünsel 
diyalektiğine  paralel bir şekilde farklı biçimlerde de  olsa sürdüreceği açıktır. 

Büyüsel uygulamaların en yoğun olduğu dönemler daima, “çok tanrılı” dö-
nemlere rastlar. Dolayısıyla,  Batı’da tek tanrı inancının zayıf olduğu dönem-
lerde,  büyücülüğün büyük bir önem taşıyor olması sebebiyle antropologlar, il-
kel topluluklarda görülen büyücülük uygulamaları üzerinde giderek daha fazla 
yoğunlaşmaya başlamışlardır.37 Nitekim günümüz Anadolu kültürlerinde halen 
devam etmekte olan bir takım büyüsel pratikler ve nazara yönelik uygulamalar 
İslamiyet öncesi döneme ait olan çok tanrılı kültürlerin Anadolu uzantılarıdır.  

İlgi alanları ve düşünce sistemlerinin doğaüstü alana dahil olması, mitoloji-
den hız alması,  tabular/ kurallardan oluşmuş yapısı bakımından önemli ortak-
lıkları bulunan “büyü ve din” in,  ayrıldıkları en önemli nokta, tanrısal güçlere 
karşı durdukları mesafedir. Zira büyüsel edimler, bilindiği üzere Tanrısal erke 
yaklaşmaya ve Tanrı’nın etki alanına manipülasyon çabalarına dayanır. Oysa 
dinde tanrısal güçlere karşı, koşulsuz bir kabul ve Tanrı’nın istek ve emirleri-

s.92
37  Cağfer Karadaş, a.g.e., s. 113



56

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

ne tabiiyet söz konusudur. Kuralların ihlali ise, dinsel yaptırımları beraberinde 
getirirken, büyünün terki ve reddi herhangi bir yaptırımı içermez. Din, büyüyü 
ve büyüsel güçlere itaati ret ederken, büyü,  amacına ulaşmak için tabi olunan 
kutsal kitapları, peygamberleri kullanarak fayda sağlamak eğilimine girer.  Bu-
nun yanı sıra din, ilke, kural ve belli bir inanç sistemi altında toplanan cemaate 
sahip olması ve büyünün aksine, herkese açık tabiatı ile büyüden kesin ve net 
sınırlarla ayrılır.38 

Büyüde, pozitif ile negatif arasında sınırları belirgin bir çizgi çizilmiştir. Pozitif 
çizgi, iyi olan ve arzu edilen olumlu şeyleri vücuda getirmek adına “aktif büyüsel” 
öğeleri ifade ederken, negatif çizgi ise,  mevcut iyilik halini korumak, devamlılığı-
nı sağlamak adına “pasif büyüsel” öğeleri ifade ederek,   kötülüklere karşı manevi 
bir kalkan görevi görür.  Ayrıca,  büyü ve bilim arasında da bir takım ayrılık ve ör-
tüşmeler söz konusudur.  Öyle ki Frazer’in ortaya attığı düşünce sisteminde; bilim,  
ilkel bir büyü olarak tanımlanmış,  bilimin doğuşuna ve gelişimine kaynak oluştu-
ran önemli bir etken olduğu görüşü savunulmuştur.  Zira, büyünün mekanizma ve 
edimlerinin işleyişinde, bilim ile beraberlikler görülmekte, dolayısı ile “büyünün 
dayandığı esaslar modern biliminki ile bazı noktalarda örtüşmektedir. 

Din ve bilimin kesişim noktası olduğu konusunda hemfikir olan Goldenwe-
iser, Frazer’i şu sözlerle eleştirir. “Bu tanım büyünün özü olanı, yani, büyüsel 
edimin akıl dışı ya da doğaüstü gücünü ve büyüsel edimi kontrol eden iradesi, yani 
büyücünün iradesini kapsamıyor, üstelik herhangi bir büyüsel edimin başarısız-
lığa uğraması, büyüye hatta başarısızlığa uğrayan büyüsel edimin etkisine olan 
inancı etkilemiyor. Başarısızlık bir başkasının yaptığı ilk edimin etkisini yok eden 
daha güçlü bir büyü ile açıklanıyor. Başka bir söyleyişle; “büyüsel edim”, deney-
lerin öğrettiklerinden etkilenmez ve başarısızlık sonucunda herhangi bir değişik-
liğe uğramaz. Durum böyle olunca, büyü ile bilim arasındaki analoji de ortadan 
kalkar. Bilimsel deneylerde, bilim adamı, zıt deneylerden yararlanmayı, tam bir 
başarısızlık ya da eksik bir başarının ışığı altında tutumunu değiştirmeye hazırdır. 
Böylece sonunda istenen sonuca ulaşır. Demek ki büyü ile bilim arasında, her 
ikisinin de kesinliği bakımından bir benzerlik vardır. Ama bu benzerlik gerçekte 
olmaktan çok, görünürdedir. Büyücünün kesinliği,  büyü reçetesi kutsallaştırılmış 
bir rutinden başka bir şey değildir. Oysa bilim adamının kesinliği doğruluğu, ölç-
meyi amaç edinmiştir. Sonra büyücü yaşantının etkilemediği hiç değişmeyen bir 
araç kullandığı halde, bilim adamının kullandığı araç varsayım ya da deneyim 

38 Sedat Veyis Örnek, 100 Soruda İlkellerde Din Büyü Sanat Efsane, İstanbul Gerçek 
Yayınevi,  1971,s. 137



57

Sibel KILIÇ

esnektir. Yaşantının gerektirdiği yerde değişmeye hazırdır.”  39 

Büyü-din-bilim kutsal olan ve kutsal olmayan bağlamında gruplandığında 
büyü ile din, doğaüstü güçlerle çağrışım yapmaları bakımından birleşmekte-
dirler. Bireylerin ruh ve inanç dünyalarına yönelik deneyimlerden oluşması ve  
korku ile karışık saygıyla yerine getirdikleri yasaklarla çevreledikleri gelenek-
sel edimler ve göreneklerden oluşmaları bakımından bir arada düşünülmektedir. 
Kutsal olmayan alanı oluşturan “bilim alanı” ise doğal sürecin dikkatli deney-
sel gözlemi ve doğanın düzenine olan sağlam bir inanç temelinde yapılan sanat-
lar ve zanaatlar ile ilişkilendirilmiştir.40 	  

Aşağıda belirtilen birçok özelliği ve işlevi olan büyü kavramını, takıların 
büyüsel işlev ve özelliklerini değerlendirmeye esas olan “tılsım”  yönü ile ele 
almak gerekir.  Yunanca kökenli “Telesma” sözcüğü Arapça’da  “Tilsem”, Batı 
dillerine “Talisman” olarak anılmaktadır. On sekizinci asır okültistlerinden 
(ilm-i gayb mesleğine mensup/gizli bilimci) Huges de Saint-Victor’a göre büyü 
beş kısma ayrılmaktadır:

a)	Ölülerle haberleşme, cinler veya periler vasıtasıyla gaipten haber alma 
gibi kehanet,

b)	Bağırsak falı ve kuş falı gibi matematik,

c)	 B ir şahsı etki altına almak anlamına gelen efsun/teshîr,

d)	Doğanın alışılmış akışına karşı bir etkide bulunmak ve ileride olacak bü-
yük olaylar hakkında bilgi vermek anlamında mucize/garîbe

e)	Gizli doğa güçlerini kullanarak insanlar üzerinde istenmedik bir tesir 
meydana getirmek şeklindeki kötü etki (malefice).

“Bu maddeler arasında semavi dinler açısından en kayda değer konu, se-
mavî dinlerde önemli bir inanç unsuru olan ‘mucize’nin sihir kapsamına dahil 
edilmiş olmasıdır. Tarihi çok eski olan büyü, söz gelimi İran’da din adamları ta-
rafından yapılan bilgelik araştırmalarının metodu olarak geçmektedir. Nitekim 
‘maj’(mage/magı) kelimesi İran’da Zerdüşt rahiplerin unvanı olarak kullanıl-
maktaydı. Diğer yandan İran’ın eski dinlerinden sayılan ‘Mecusî’ kelimesinin 
de buradan türediği dikkate alınırsa, büyü ve din arasındaki ilmi ilişkinin boyu-

39  Örnek, a.g.e., p. 138,139
40 Stanley Jeyaraja Tambiah, Çev: Ufuk Can Akın, Büyü, Bilim, Din ve Akılcılığın 
Kapsamı, Ankara Dost Yayınevi, 2002, s.98



58

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

tunu görmek mümkün hale gelir.” 41

Takı geleneği açısından değerlendirmek gerekirse;  yukarıda sayılan madde-
lerden üçüncüsü olan,  “Bir şahsı etki altına almak” anlamına gelen efsun/teshîr, 
yani diğer anlamı ile “tılsım”   ele alınan konuya ilişkindir.   Tılsım, insanları 
koruduğuna veya uğur getirdiğine inanılan tabiat veya insan eseri olan nesnele-
rin tamamını içine alır.  Bireyi her türlü kötülük, uğursuzluk ve kötü ruhlardan 
korumak üzere başvurulan “bireysel tılsım” için en uygun yaşam alanı,    aynı 
zamanda, süslenme ve “sosyal im” görevini de gören,  takılardır. Zira takılar,  
kullanıldıkları materyaller bakımından, metalden, taşlara ve hayvansal/bitkisel 
objelere değin her biri tılsım için elverişli malzeme olma özelliğini taşımaktadır.  

Türkmenistan geleneksel sanatları içerisinde kendine has yapısı ile özel bir 
yere sahip olan takı kültür ve sanatının tarihsel ve dinsel etkilerini değerlendir-
mek için, Sibirya’dan Orta Asya’ya uzanan bir rota üzerinde ilerlemek gere-
kir. Bu süreç ve yol bağlantısı üzerinde şekillenen kozmopolit etnik panorama, 
Türkmen takı sanatının, egemen unsurlarının ortaya konmasına imkân tanır. Bu 
nedenle İslâm öncesi ve sonrası Türkmen sanatı/felsefesi ve estetiğini, doğru 
temelde anlama, kavrama ve analiz etmenin gerekliliği ortaya çıkar. İslâmiyet 
öncesi ve sonrası kültür ve sanat ortamının, başlı başına uzun ve kapsamlı bir 
araştırmaya konu olabilecek niteliğinden dolayı, söz konusu dönemlere,  yalnız-
ca, şamanik/ İslâm inanç sistemi ve büyü  çerçevesinde açıklık getirmek gerekir. 
Türkmen takıları, simge sembol ve işaretler bağlamında değerlendirildiğinde, 
üç genel ana unsurla karşılaşılmaktadır ki bunlar;  İslâmiyet Öncesi dönemi içe-
ren “Şamanik Unsurlar”, Orta Asya Coğrafyasının genel karakteri olan, “Milli 
Türklük unsurlar”ı ve İslâmiyet’in kabulünü takiben “ İslâmi unsurlar” dır.   

6. İSLAM DININDE BÜYÜ OLGUSU VE İSLAMIYET’E 
ÖZGÜ OLGULARIN/FORMLARIN  
TÜRKMEN TAKILARINA YANSIMASI
Türkmen topluklarında oldukça önemli bir alternatif korunma ve kollanma 

aracı olan nazarlıkların, iki tür hedef kitlesi vardır. Birincisi kem gözlü insanlar, 
ikincisi ise fizik ötesi potansiyel tehlikeler olan cinler ve ruhlardır. Bir başka 
deyişle nazarlıkları fiziki ve fizik ötesi güçlere karşı geliştirilen alternatif pa-
sif savaş araçları olarak değerlendirmek mümkündür.   Bu noktada insanlar ve 

41 Cağfer Karadaş, s.112-113



59

Sibel KILIÇ

insan ötesi güçlere karşı tasarlanan nazarlıklar arasındaki bazı farklara dikkat 
çekmek gerekir.  Kem gözlü insanlar için üretilen nazarlıklar,  ağırlıklı olarak, 
gözü göz ile karşılamak ve gözden yayılan olumsuz enerjiyi aynı silah ile karşı-
lamak adına göz biçimi ya da mavi rengin türevlerinden oluşan taşlardan oluşur. 
Ayrıca göz formunu içeren obje ve rengini içeren taşların haricindeki nazarlık-
ların tümü daha ılımlı bir tabiata sahip olup, salt kötülüklere kalkan oluşturmak 
sureti ile korunma altına alınma güdülerinden hız alır. Belli bir kişi ya da gruba 
yönelik olmayıp, her türlü muhtemel potansiyel nazari etkilerden korunmak dü-
şüncesini esas alır. Nitekim nazar,  “bakmak” eylemini ifade eden bir terim olup, 
fiziksel dünyaya yönelik olan her türlü kem bakışa yönelik bir korunma tedbi-
rini ifade ederken,  diğer türü ise,  büyüsel pratikler sınıfında incelenebilecek 
olan nazarlıklarla ilgilidir. Dolayısı ile bu tür nazarlıklara, muhatapları fiziksel 
anlamda göz olmamaları dolayısı ile nazarlık olarak adlandırmak yerine muska 
takı olarak nitelemek daha doğru bir yaklaşımdır.   

Türkmen toplumlarında,  halk inançları, örf ve adetler kadar köklü bir gele-
neği oluşturmakta olup,  Türkmen İslami düşünce sisteminin içerisinde eriyerek,  
inanç sisteminin legal bir parçası haline gelmiştir. Örneğin “heykel” ve “tumar” 
adı verilen geleneksel Türkmen takıları, eski halk inançları ve İslamiyet’in karı-
şımından elde edilen amalgam inancın metaforu olarak ele almak mümkündür. 
Daha önce de bahsedildiği üzere  “Heykel” gümüş plakalarla süslenmiş  de-
rinden yapılan ve yaşlı kadınların çanta formunda göğüslerine taktıkları  kare 
biçimli  bir tür tılsımlı  takı  olup,  içine Kur’an’dan ayetler yerleştirilir. 

Fot.27:Salur  ve Sarık Heykel, Aşkabat Çöl Pazarı,S.Kılıç



60

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Tumar ise bilindiği gibi,  daima gümüşten, üçgen biçimli muska formunda ve 
yine içerisinde Kur’an ayetleri bulunan tılsımlı bir takıdır. 

Fot.28:Tumar Takısı ,Aşkabat Çöl Pazarı,S.Kılıç

Bu takılar, form, materyal, üzerinde barındırdıkları motifler bakımından ko-
ruyucu özelliklere sahip olmasının yanı sıra, içinde bulunan büyüsel Kur’an 
yazıları ile birlikte yüksek düzeyli koruma faktörüne sahip objeler olarak önem 
kazanırlar. Erken dönemlerde Kur’an’ın içerisinde barındırdığı anlamlara ha-
kimiyet söz konusu olmamakla birlikte, gerek takı formunda gerekse evlerinin 
bir köşesinde Kur’an bulundurmayı ihmal etmemişlerdir. Onlara göre, Kur’an, 
kutsal Arap dilinde yazılmış olup,   anlamından ziyade ritüel değeri bakımından 
öneme sahip olan önemli bir olgudur. 42 

Türkmen inanç sisteminin kaynağını oluşturan Şamanizm, gizil, kötü güç-
lere hükmetme, onların zararlı etkilerini bertaraf etme ve iyi güçlere yaklaşma 
esasına dayalı olması sebebiyle, İslâm inaç sistemi kapsamında yer alan “şey-
tan”,”melek”, “cin”, “peri” gibi varlıklarla da dolayısıyla ilgilidir.  Ak Şaman ve 
Kara Şaman olguları, İslâmiyet’in kabulünden sonra, Ak Cin ve Kara Cin olgu-
suna dönüşerek aynı inanç sisteminin bir uzantısı olarak varlığını sürdürmeye 
devam etmiştir. Şamanik inanç sisteminden İslâmiyet’e geçiş aşamasında, tüm 

42 Carole Blackwell, ibid. p.38



61

Sibel KILIÇ

kültürel unsurlarda görüldüğü gibi eklemlenme sürecinde yaşanan, birbiri içe-
risine geçme ve sınırların belirsiz bir hale gelmesi söz konusudur. Dolayısıyla 
hemen hemen tüm klanlarında şamanların varlığının devam ettiği bu dönemde 
de,  Türkmenlerin,  kara cinlerin kötülüklerinden korunmak için Şamanik ri-
tüele sığınmaları, İslâmiyet tarafından dışlanmış ise de, İslâmiyet’e ısındırma, 
benimsetme ve sempatilerinin artırılması politikası güdülerek, bu geleneğin de-
vamına hoşgörü ile yaklaşılmış, hatta ritüellerde ortak uygulamalar söz konusu 
olmuştur.  İslâmiyet, bu dönemde, bazen şamanik geleneklerinde karşısında du-
rurken, bazen ise geleneğin, kendi içerisinde etkisini yok etmek ya da azaltmak 
için yakınında durmuştur. Bu bir anlamda “Düşmanını etkisiz kılmak istiyorsan 
küs kalma”43 politikasına benzer bir tutumun ifadesidir.   Bu nedenle örneğin,  
hastaların tedavisinde ve evlendikten sonra çocuk sahibi olamayan kadınların 
iyileştirilmesi ritüellerinde birlikte hareket ederler. Örneğin hastalıkları iyileş-
tirme konusunda yapılan kolektif ritüel şu şekilde seyreder; “İşan” tarafından 
“zikr” adı verilen mistik bir dans eşliğinde, hasta yakınları ile yapılan törenin 
amacı kötü ruhlar tarafından ele geçirilip, etkilenen şahsı bundan kurtarmaktır. 
“Kibitka” ‘nın ortasına oturtularak çevresinde akraba dışında bir de Evliya’nın 
bulunduğu bir halka oluşturulur. Kabilenin Aksakal’ı ve “İşan” tarafından yapı-
lan açılış dualarını takiben, zikr başlar.   Yüksek fiziksel dayanıklılık gerektiren 
zikir törenleri saatlerce ve hatta günlerce sürebilmekte olup,  Türkistan’da bu 
törenlere katılabilmek için 12 yaş ve üzerinde olma zorunluluğu bulunur.   Tüm 
katılanların, yorulana kadar sürdürüldüğü ritüelde amaç, dans esnasında kötü 
ruhları fiziksel olarak ayaklar altında ezerek, ruhlarını ise Allah’ın yardımıyla 
uzaklaştırmaktır.  Zikrin ardından, tedaviye Kur’an’dan Sûre’ler okunarak de-
vam edilir. Ritüelin sonunda, kara cinleri uzaklaştırdığına inanılan, metal, ku-
maş, ağaç ve benzeri materyallerden yapılan tılsımlı objelerin satılması,  İslâm 
din adamlarının ve İşan’ların ortak gelir kaynaklarını oluşturmuştur.  

İslamiyet öncesi dönemde yoğun bir şekilde mevcut olan ve İslamiyetin 
kabulünden sonrada varlığını sürdüren büyüsel pratikleri din ve büyü ilişkisi 
bağlamında irdelediğimizde,   birbirlerinin tabiatlarına yer yer yaklaşan yer yer 
uzaklaşan ancak yüzyıllardır yan yana gelişim gösterdikleri görülmektedir. Zira 
İslamiyet’in yasaları gereğince bir yandan büyüsel pratikler Allah’a eş koşmak-
43 Düşman olarak addedilen insanlar, kişinin hayatına yönelik potansiyel bir tehlike 
olarak, ne zaman ve ne koşullarda zarar vereceği belli değildir. Dolayısıyla kişinin, ge-
lebilecek muhtemel zararları görebilme ve bertaraf edebilme şansına sahip olması için 
düşmana sırtını tamamen dönmemesi kontrol altında tutabilecek düzeyde yakın olması 
rasyonel bir yaklaşımdır. 



62

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

la ilişkilendirilirken diğer yandan, Kur’an’da geçen ruhlar ve büyü olgusuna 
ilişkin ayetler bu olguların varlığına ve büyünün kötü etkilerinden korunması  
gerektiği konusuna dikkat çekmektedir.  

“Yarattığı şeylerin kötülüğünden, karanlığı çöktüğü zaman gecenin kötülü-
ğünden, düğümlere üfleyenlerin kötülüğünden, haset ettiği zaman hasetçinin 
kötülüğünden, sabah aydınlığının Rabbine sığınırım.” (sure 113 – Felak Suresi) 

 “Cinlerden ve insanlardan; insanların kalplerine vesvese veren sinsi ves-
vesecinin kötülüğünden, insanların Rabbine, insanların Melik’ine, insanların 
İlah’ına sığınırım.” (Sure 114, Nas Suresi).

 Bu noktada dikkat edilmesi gereken husus, Kur’an’da büyü yapmak değil 
büyüden korunma konusunda yapılan telkindir. Bu da çok eski tarihlerden beri 
İslamiyet anlayışı ile yan yana varlığını sürdüren büyü olgusunu açıklayıcı bir 
durumu oluşturur. Nitekim Türkmen topluluklarında varlığını sürdüren büyü-
sel pratikler daima ak büyü kapsamında değerlendirilebilecek olan, korunm, 
savunma ve sığınmaya yönelik uygulamalardan oluşmakta olup, insana ve ta-
biata yönelik manüpülatif büyüsel uygulamalar söz konusu değildir.  Ancak bu 
söz konusu uzlaşmacı yaklaşımların yanı sıra, büyü ve din olgusunun yan yana 
hiçbir koşul altında düşünülmemesi gerektiği konusunda da bir takım fikir ayrı-
lıkları ve tartışmalar halen sürmeye devam etmektedir. Fakat bahsedildiği üzere 
Kur’an’da yer alan fizik ötesi güçlerin ve varlıkların mevcudiyeti ile bu varlıklar 
hakkında geliştirilen binlerce yıldır süregelen gelenekler, görenekler ve binlerce 
yıllık tecrübe ve gözlemlerle yoğrulmuş bir takım halk inanışları, Kur’an’ın ya-
sal öğretileri ile harmanlanarak genel kabule ulaşmıştır. Nitekim, Peygamberin 
ölümünden sonra, bütün İslam ileri gelenlerinin ve inananların dini bir konuda 
verdiği ortak hüküm ve uzunca bir süreç içerisinde tecrübe edilen ve itibar gören 
bir takım kavramların genel kabul görmesi anlamına gelen  ”icma” olgusu bu 
yaklaşımı rasyonalize etmektedir. 44       

Nitekim öteden beri süregelen Türkmen halk inanışına göre, ateş, hava ya da 
her ikisinin karışımından oluşan dişi bir varlık olarak tasavvur edilen cinler, her 
türlü fenalığın sebebi olup, geceleri ortaya çıkarak, atların yelelerini örer, hay-
44 “İcma, Kur’an’ın doğru ve güvenilir yorumunu, Peygamber sünnetinin sahih rivayetini, 
kıyasın meşru olarak kullanılmasını ve sonuçlarını garanti eder. Kısacası icma, pek çok 
hukuk mektebinin bilinen ihtilaflarıyla birlikte hukukun tüm detayını içerisine alır. İcma ile 
tasdik edilen her şey doğru sayılır ve bir başka prensibe(hukuk kaynağına) atıfla geçersiz 
kılınamaz.” S.M.İmamuddin, Çev: Menderes Gürkan “İslam Hukukunun Prensipleri” 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Sayı : 15 Yıl : 2003/2,s.239-247  



63

Sibel KILIÇ

vanların bağlarını çözer, ürünleri yok eder ve çocukların hastalanmasına neden 
olurlar. 

İnanışa göre, ruhlar alemindeki en tehlikeli varlıklar olarak kabul edilen, Cin 
Arvah, gün batımı ile gece yarısı arasında aktif duruma geçer. Bu hayaletler 
çoğunlukla görünmemekte olup,  nadir olarak göründüklerinde, insan ya da hay-
van formunda ortaya çıkarlar. Türkmenlere göre ise bu hayaletler bazen, deve, 
kedi, köpek, sığır gibi evcil hayvanlar şeklinde görünürler. Ancak hiçbir zaman 
kutsal kabul edilen kült hayvanlarından olan “At” ya da “Koç” formunda ortaya 
çıkamazlar. Koçun yakın çevresini koruduğuna duyulan inançtan dolayı, Türk-
menler bu hayvana yüksek  “himayeci” bir güç atfederler.  Bu sebeple, Cin Ar-
vah’ın koçun bulunduğu bir ortamda kimseye zarar vermesi mümkün değildir. 
Bu nedenle, hem insanın hemde içinde bulunduğu sürünün himayecisi olarak,  
kutsal bir kült hayvanı şeklinde kabul görmüştür.   Diğer durumlarda ise,  Cin 
Arvah, insan şeklini aldığında,  kadın ya da erkek, yaşlı ya da genç,  bir şekilde,  
toplulukla normal sosyal bir etkileşime girer.  Bazı söylentilere göre,  sadece 
kokularından ve görüntülerinden ayırt edilebilen bu varlıklar, bazen bir atlı ya 
da eli değnekli küçük bir adam formuna dönüşerek yürürken, yerde ayak izi bı-
rakmazlar.  Cin Arvah insanlara her ortamda yaklaşmakla beraber, en çok tercih 
ettiği yerler,  eski mezarlıklar, harabeler, yıkık ahırlar,  bakir dağlar ve steplerdir. 
Kaşgarlı Mahmud’un ifadesine göre ise, bu hayalet varlıklar,  kum fırtınala-
rında ve volkanlarda gizlenebilme özelliğine sahiptir.  İnanca göre, ateşte kül-
lenmiş kemiklere ve kan olan yere yaklaşılmamalıdır. Zira Cin Arvah,  inanca 
göre, özellikle kana karşı,  bilinen büyük bir zaafı bulunması sebebiyle, geceleri 
kemik ve kandan uzak durulmalıdır. Cin Arvah’a ilişkin yapılan tüm uyarılara 
rağmen, bu tür bir yere giden insanları felaket beklemektedir. Zira yine inançlar 
gereğince,  Cin Arvah ile karşılaşılması halinde insanlar, çıldırarak şuursuzca 
sağa sola koşmaya başlarlar. Hatta bazen daha da ileri boyutlara vararak ölümle 
sonuçlanan vak’alara rastlandığı ifade edilmiştir.   Ze (evsahibi, evin efendisi) 
adı verilen bir diğer hayalet ise,  eski Türk inanç kültü olan kutsal yer –su (yduq 
jer sub) da ortaya çıkar.  Ze’ ler dağlarda, ağaçta, suda ve evde ortaya çıkanlar 
olmak üzere belli alt gruplara ayrılmışlardır. Bu kült, Yakut, Başkar, Altay ve 
Turanlarda günümüze kadar, hala yaşamaya devam etmiştir. Türkmenlere göre 
bu ruhlar,  terk edilmiş evlere, bahçelere, kavun tarlalarına ve yüksek ağaçlara 
yerleşirler. Cin Arvah’ın tersine Ze,  sadece insan formunda, genellikle de yaşlı 
adam suretinde ortaya çıkar. Günümüzde ise,  çok az sayıda Türkmen bu ruh-



64

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

ların faydalı olduğuna dair inancını hala korumaktadır. Bunun yanı sıra, Gara 
Gırnak adı verilen ve nehirlerde yaşadığı düşünülen ruhun ise,  “doğa ruhları” 
kategorisine eklenmesi gereklidir. Bu ruha Yomud ve Göklan aşiretlerinin yaşa-
dığı bölge olan “Atrek” ve “Gurgan” nehirlerinde rastlandığı söylenilmektedir. 
Diğer aşiretlerde ise,  “Gara Gırnak” olarak adlandırılan bir ruha rastlanmamış-
tır. Günümüzde ise “Gara Gırnak”, diğer yer ve nehir cinleri ile birlikte zararlı 
cinler olarak anılmaktadırlar. Buna rağmen, bu cinlerin ve ruhların arasında ol-
dukça dikkate değer farklılıklar bulunmaktadır. Yer cini “Cin Arvah” her yer-
de hazır bulunup, farklı şekillerde ortaya çıkarken, “Gara Gırnak” sadece ne-
hirlerde yerleşmiş durumdadır. Kadın görünümlü, elastik vücutlu, kemiksiz ve 
kalın siyah kıllarla kaplı olan bir fiziğe sahip olduğu söylenir.  “Gara Gırnak” 
genellikle nehrin sazlıklarında, anaforlarda ve sığ yerlerinde saklanır. Her gece 
2–3 defa ortaya çıkarak, çıktığında insanı öldürebilecek güce sahip olur.  Bu teh-
likeden korunmak için muska ya da,  hareli çelikten yapılan zövcher adlı bıçak 
gereklidir. Bir diğer, spritüel inanç ise “Albastı” ve “Sarı Ene” dir. Bu ruhlar,  
kadınları ve çocuk doğumunu yönettiğine inanılan iki ruhtur. Bunların bazıları-
na pozitif, bazılarına ise negatif nitelikler yüklenmiştir.  “Albastı”, kötü ruhlar 
kategorisinde olup, “Cin Arvah” türündendirler. “Sarı Ene” ise (Türkmenistan’ 
da “Saçlı Gelin” olarak bilinir)  koruyucu ruhlar arasında yer alır. “Sarı Ene” 
ya da “Sarı Ana” Kırgızistan da “Bai Ene” ya da “Mai Ene” olarak bilinmekte 
olup bu, eski Türklerde ana tanrı “Umay’dan” gelmektedir ki o,  çocukların, 
yetişkinlerin ve evlerin koruyucusu olarak bilinirdi. Türkmenlere göre, “Al” adı 
verilen ruh,  kadın kılığında ve kırmızı giysiler içinde ortaya çıkmaktadır.  Türk-
menistan’ın Güney ve Güneydoğu bölgelerinde ise bu ruha Türkmen takıları 
içerisinde görselleştirildiği için,  “Saçlı Gelin” adı verilmektedir. 

Özbekistan’ın Horezm bölgesinde ise, bu kadına “Sarı Ene” adı verilmekte, 
doğum esnasında kadınlara yardımcı olduğuna ve doğum sonrası birkaç günde 
kadınla beraber kaldığına inanılmaktadır. İnanca göre, “Sarı Ene” müstakbel 
anneyi kötü ruhlardan, özelliklede “Albastı’dan” sarı uzun saçlarını anne ada-
yının üzerine kapatarak korumaktadır.  Türkmen takılarında yer alan “Saçlı Ge-
lin” ve “Sarı Ene” muskalarda var olan benzeri koruyucu özelliğe sahiptir. Söz 
konusu mücevherler belki de, “Para Daşlı”, “Abbası” ve “Çapraz” adı verilen 
küçük disk şeklindeki süslerdir. Doğum yapacak olan hamile kadının yastığının 
altına bir diş sarımsak, soğan, biber kabuğu ya da bir bıçak, daha güçlü bir ko-
runma ihtiyacı için yerleştirilir.45  Bu gelenek Anadolu’da yansımasını, doğum 
45 Diether Reinhold Schletzer,ibid., p.44-47



65

Sibel KILIÇ

sırasında kadını al basmaması için yastığının altına bir parça kurt derisi konul-
ması olarak bulur.  Kadını ve çocuğu koruyacağına inanılan bu pratiğin izleri ata 
ruhu inancına kadar uzanmaktadır.46 

Bahsi geçen bu iyi huylu ruhları herkesin görmesi pek mümkün olmamakla 
beraber, ancak son derece güçlü bir ruhsal yapıya sahip olabilen çok az insan için 
bu mümkündür. Türkçe konuşan topluluklar arasında farklı isimlerle de anılan 
“Albastı”, şeytani bir ruh olup,  insanlar tarafından, ifadesiz yüzlü, sarkık göğüslü 
ve dağınık saçlı bir kadın olarak tasavvur edilmiştir. Şeytani ruhlar, evcil ruhlar,  
kâbus gibi tüm ruhların tamamı birbirleriyle ilişkilendirilmiş ve bu ruhlar hami-
le kadının akşamları evlerinden tek başlarına çıkmalarını bekleyerek, yakalamak 
üzere pusuya yatarlar. Eğer “Albastı” yeni doğan çocuğu anneden önce emzirme-
yi başarabilirse, çocuk ya ölecek ya da zihinsel sağlığını kaybedecektir.47 

Büyünün,  İslâm Dini’nin tabiatına aykırı olmasına rağmen, İslâmiyet’in ilk 
kabul edildiği dönemlerin sosyo-kültürel koşulları göz önünde bulunduruldu-
ğunda,   kabul gördüğü ve uygulama alanı bulduğu, yapılan araştırmalar sonu-
cunda ortaya konan tespitlerden birisini oluşturmaktadır.  Çünkü Şamanik inanç 
sisteminin etkilerinin halen devam etmekte olduğu bu dönemde, büyünün, inanç 
sisteminin ve işleyişinin temel unsuru olması sebebiyle,  yeni dinin öğretileri-
ne oryantasyon sürecine bir takım etkileri söz konusu olmuştur. Zira Şamanik 
inanç sistemi içerisinde büyü, tamamı ile insan ve toplulukların sağlık, mutluluk 
ve esenliğine yönelik pratikleri içermektedir.  İslâm inancında yer alan kötü 
cinlerin kovulması ve zararlarının bertaraf edilmesi noktasında, eski dinin pra-
tiklerinden faydalanmaktan kaçınılmamış, bu pratikler İslamiyet’in kendi bün-
yesi içerisinde eritilerek, oryantasyonu sağlanmıştır. Ancak,  felsefi doktrininin 
oturduğu dönemlerden bu yana İslâmiyet,  büyü olgusunun, ne olumlu ne de 
olumsuz manipülasyon aracı olarak kullanılmasına hoş bakmamaktadır. Öyle ki 
semavi bir din olarak İslâmiyet’te,  büyü ve büyücülük,  Kuran-ı Kerim’de açık-
ça belirtildiği üzere, Allah’a eş koşmakla özdeş bir durum kabul edilerek yasak-
lanmıştır.  Nitekim takılarda insanlara psikolojik ve fiziksel manada olumsuz 
etki etmek adına büyüsel unsurlara başvurulmamış, bilakis büyülü takılar, sağ-
lık, mutluluk, bolluk, bereket gibi koruyucu ve kötülükleri uzaklaştırıcı anlamda 
tılsım objeleri olarak kullanılmışlardır. Konuya ilişkin Kur’an sureleri şöyledir:

Felak Suresi’nde “ De ki: Yarattığı şeylerin şerrinden, karanlığı çöktüğü za-
46 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Ankara, Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları,  1995, s.91
47 Diether Reinhold Schletzer, ibid., p.47



66

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

man gecenin şerrinden, düğümlere üfürüp büyü yapan üfürükçülerin şerrinden 
ve kıskandığı vakit, kıskanç kişinin şerrinden, sabahın Rabbine sığınırım.” 

Ta-ha Suresi’nin 69. ayetinde “ Onların sanat diye ortaya attıkları ancak bir 
büyücü tuzağıdır. Büyücü ise nerede olursa olsun iflah etmez.” 

Maide Suresi’nin 90.ayetinde .” Ey iman edenler! Şarap, kumar, dikilitaşlar 
(putlar) fal ve şans okları birer şeytan işi pisliktir; bunlardan uzak durun ki 
kurtuluşa erişesiniz.” 

Bakara Suresi’nin 102.ayetinde ise; “ Süleyman’ın hükümdarlığı hakkında 
onlar, şeytanların uydurup söylediklerine tabi oldular. Hâlbuki Süleyman büyü 
yapıp kâfir olmadı. Lâkin şeytanlar kâfir oldular. Çünkü insanlar sihrin de Ba-
bil’de Hârüt ve Mârût isimli iki meleğe indirildiğini öğreniyorlardı. Hal bu ki 
o iki melek herkese biz ancak imtihan için gönderildik. Sakın yanlış inanıp ta 
kâfir olmayasınız, demeden hiç kimseye (sihir ilmini) öğretmezlerdi. Onlar o iki 
melekten karı ve koca arasını açacak şeyleri öğreniyorlardı. Oysa büyücüler 
Allah’ın izni olmadan hiç kimseye zarar veremezler. Onlar, kendilerine fayda 
vereni değil de, zarar vereni öğreniyorlar. Sihir satın alanların ona inanıp para 
verenlerin ) ahretten nasibi olmadığını çok iyi bilmektedirler. Karşılığında ken-
dilerini sattıkları şey ne kötüdür! Keşke bunu anlasalardı!”48

Sûre ve hadislerden de anlaşılacağı üzere büyü, dinde kesin olarak yasak-
lanmış bir kavramdır. Bu noktada konuya ilişkin olarak, bir şeyde bulunup baş-
kasında bulunmayan hal, kuvvet, tesir, özellik gibi anlamlar taşıyan ve “has-
sa”  kelimesinin çoğulu olan, “Havas” ilminden bahsetmek gerekir. Bu ilim, 
nesnelerde, harf, kelime ve dualarda gizli özelliklerden faydalanarak gayibden 
haber verdiği veya varlıklar üzerinde etkili olduğu ileri sürülen bir ilim olarak 
tanımlanır. Gizli güçlerin ve onları yönlendirmenin ilmi anlamına gelen “Ha-
vas” ilminin araştırma alanı, bir hikmete nail olarak yaratılan insanların ve diğer 
yaratılmışların, ilahi sırlarını çözmek ve türlerini araştırmaktır. Nitekim yapılan 
araştırmalar sonucunda İslâm âlimleri de, Jeoloji, Biyoloji, Astronomi, Gemo-
loji, Matematik, Cebir ve Tıp alanında birçok bilimsel eser ortaya koymuşlardır. 
Ancak ne var ki, Havas’ın ilminden çok batıl yönü ile ilgilenen kişiler tarafın-
dan ileri sürülen;  harf, kelime, isim ve dualarının feleklerinin kendilerine özgü 
olan hassaları bilen kişilerin, bu bilgiyi kullanmak sureti ile, paranormal güçlere 
sahip olma ve tabiata hükmedebileceği telkini “büyücülük” kavramını doğur-

48 Hasan Özdemir, “Bazı Kaynaklarda Büyü”, Elemterefiş Anadolu’da Büyü ve İnanış-
lar, İstanbul, Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları,  2006, s.63



67

Sibel KILIÇ

muştur.49 Bu nedenle Havas ilmi, eşyanın hakikatini araştırma amacından saptı-
rılarak, düşmanın yenilmesi, insanlar arasında, sevgi/nefret duygularının ortaya 
çıkarılması gibi amaçlara hizmet eden, sihri bir kavram olarak algılanmıştır. Bu 
bağlamda konumuzu ilgilendiren yön, Havas ilminin, amacından saptırılarak 
dönüştürülmesi sonucu ortaya çıkan “büyücülük” kavramı değil, daha öncede 
bahsedildiği üzere “büyü” kavramının alt kümesi mahiyetindeki “tılsım” dır. 

Tılsım,  içerdiği ve çağrıştırdığı anlam itibarıyla olumlu manipülasyonlara 
işaret eder.  Bu yönü ile tılsım, tüm dünya toplulukları arasında ortak ve evren-
sel bir inanç ve dile işaret ederek, her toplum kendi inanç sistemlerine dahil olan 
simge, sembol ve işaretlere koruyucu anlam ve işlevler yükleyerek, manevi bir 
korunma ve sığınma alanı oluştururlar. 

İslâmiyet’te en çok kullanılan amulet formlarından biri el, diğeri ise göz for-
mu olup, bu geleneğin kökleri Erken Orta Asya yaşam tarzına ve halk inanış-
larına kadar uzanmaktadır. Göz değmesi, yani nazar inancı, Türkmenlerde çok 
eskilere dayanan bir halk inanışı olup nazarı önlemek için tılsımlı takılardan me-
det ummanın yanı sıra aynı zamanda batıl bir takım sözlü ve fiili pratiklerde de 
bulunurlar Örneğin, nazar değmesini önlemek için  Anadolu’da ve halk arasında  
yaygın olarak kullanılan “tü-tü nazar değmesin” deyişi, Türkmence’de maşallah 
anlamına gelen, “tüveleme-tüveleme” söyleminden gelmektedir.  Ayrıca, “ya-
man gözden ve dilden Huda saklasın” şeklinde dua retorikleri bulunur. Kötü 
nazarı üzerinde bulundurduğuna inanılan, düz alınlı, yeşil gözlü, kimselerden 
özenle kaçınılır. Yılanın ağzına tükürmeyi başarabilen kişiye ise, bir daha nazar 
değmeyeceğine inanılır.  Bu sözlü ve fiili pratiklerin yanı sıra, muska, devetüyü, 
yılanbaşı, domuz dişi, gümüş ve altın kaplı Dağdan adı verilen takılar vücudun 
uygun yerlerinde kullanılmak suretiyle nazardan korunmaya çalışılır.50 Orazbay 
Orayev’in belirttiğine göre bu bahsi geçen tılsımlı objeleri takan kişi kötü ba-
kışları absorbe ederek olumsuz etkilerini de buna bağlı olarak bertaraf eder. 51

Türkmenler, kendi başından geçen ya da tarihi tecrübelerine dayanan ve ne-
silden nesile günümüze değin ulaşan halk inanışlarına “Irım” adı vermektedir. 
Nitekim bahsi geçen sözlü ve fiili pratikler de, Türkmen din adamlarının da 
ifade ettiği üzere, “ırım” ifadesinin sınırları içerisinde olan batıl inançları kapsa-
49  a.g.e., s.63
50 Bayram Goçmuradov,  Türkmen Halk Irımları, Maarif yayını, Aşkabat 1995, s. 3, 
Durmuş Tatlılıoğlu, “Türkmen Irımları (Halkİnançlar),     http://eskiweb.cumhuriyet.
edu.tr/edergi/makale/278.pdf,  13.06.2010,  s.11,12
51 Orazbay Orayev, Adat, Ruh yayını, Aşkabat 1995, s. 170, Durmuş Tatlılıoğlu a.g.e., 
s.11,12



68

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

maktadır. Nitekim batıl inançlar tüm dinlerde olduğu gibi resmi inanç sisteminin 
öğretileri içerisinde yer almayan süreç içerisinde varlığını sürdüren anonim de-
yiş ve inançlardan oluşmaktadır.  52

Hem kadınlar hem de erkekler tarafından “Şeytan Göz” ve” Göz Değmesi”  
nin, ileri düzeyde kötülük, hastalık ya da talihsizliklerin sebebi olduğuna inanı-
lır. Bu nedenle değerli eşyalar, hasat, hayvanlar ve insanların “Şeytan Göz” den 
korunması gerekir. Nazar insanın üst tarafına yönelik ise ölümü, alt bölgesine 
yönelik ise, sağlığı hedef alır. Böylesi bir durumda “kurşun dökme” yöntemine 
başvurulur. Dökülen kurşunda göz şekli oluşmuş ise, kişinin kem gözlerin et-
kisinde olduğuna inanılarak,  ilgili dualar eşliğinde hastanın üzerinden nazarın 
kötü etkileri alınmaya çalışılır. Bunun dışında, kötü nazara maruz kalmış bir 
kişinin ayak izlerinin işaretlenmesi ya da elbisesinden bir parça bezin gizlice 
kesilerek, evinin duvarına ya da etkilenilen bölgeye asılması gibi pratiklerde 
mevcuttur. Göz biçimindeki amuletler “kuvvete karşı kuvvet” ilkesi gereğince 
kötü gözlere karşı kalkan oluşturur.53 Boncuğun özellikle göz şeklinde olması; J. 
Frazer’in büyü kanunlarından biri olan “benzerlik/benzeşim yasası” ile açıkla-
nabilir. Benzerlik yasası, büyünün dayandırıldığı iki düşünce sistemlerinden bi-
rini oluşturmaktadır. Bu yasa, ilkel insanların, birbirine benzeyen şeylerin aynı 
olduğunu düşünmeleri ve bir şeyin benzerinin kendi benzerini doğuracağı ya 
da benzer bir etkinin kendi etkisine benzediği ilkesi ile ilişkilidir.54 Eski Türk 
inanç sistemlerinin merkezi yapısal özelliklerinden birini oluşturan Ezoterizm’e 
göre,  ‘Aşağısı yukarıya, yukarısı aşağıya benzer’ önermesi yer alır. Bu tamımla 
kozmolojiye ilişkin oldukça önemli verileri içerisinde barındıran konstantre ve 
sade bir tanımlama olup,  ‘Benzer şeyler, benzeri şeyleri doğurur ve keza benzer 
durumlar benzerini kendisine çeker’ yargısını oluşturur.55 Nitekim bu konuya 
ilişkin olarak Anadolu halk söylemleri içerisinde “Hacı hacıyı Mekke’de deli 
deliyi dakkada bulur” atasözü mevcuttur. 

 Dolayısı ile kötü bakış ve gözlerden korunmak için göz formunun taklit 
edildiği nazarlıklarda “Benzerlik yasası”  ile açıklanabilecek bir olguya işaret 
edildiğini söylemek mümkündür.56  Nazar boncuğunun rengi mavidir, bu rengin 

52 Durmuş Tatlılıoğlu, a.g.m., s.,14
53 Örnek, s. 149
54 Sir James George Frazer, Altın Dal, Çev: Mehmet H.Doğan, İstanbul, YKY, l 2004, 
s.33
55 Ergun Candan, Türklerin Kültür Kökenleri, Sınır Ötesi Yayınları, İstanbul 2002
56  İsmail Çelik, “Nazar , Nazarlık ve İlgili Büyüsel İşlemler” Boğaziçi Üniversitesi 
Halk Bilimi Yıllığı, 1974 İstanbul,s.155-185



69

Sibel KILIÇ

etkili ve güçlü bakışa sahip gök gözlü (mavi) kişilerin gözlerinden gelen ışınları 
kendine doğru çekerek nazarı etkisiz hale getirdiğine inanılır.57  

Fot.29: Aşkabat Fotoğraf Stüdyosu,S.Kılıç

Tanrısal güçleri ve olumlu şeyleri işaret etmesinin yanı sıra mavi renk, bü-
yüsel güç ve anlamlarla da açıklanmaktadır. Zira çeşitli biçimlerin olduğu gibi, 
renklerinde büyüsel güçlerle donatılmış olduklarına inanılmıştır ki bu renklerin 
başında, göğün rengi olan mavi, kanın rengi olan kırmızı, şeytanın rengi olan si-
yah ve güneşin rengi olan sarı renkleridir. Özellikle mavi renk, birçok toplulukta 
olduğu gibi İslâmiyet’te de kötülükleri bertaraf etmek için kullanılan önemli 
tılsımsal özellikler içermektedir. 

Türkler “boncuk-moncuk” adını verdikleri tılsımlı taşın adı, Şamanizm kay-
naklı bir sözcük olup, Divan-ı Lügat-ı Türk’te kullanılmaktadır. Monçuk/mun-
cuk atın boynuna takılan değerli taş; arslan tırnağı, muska gibi şeylere verilen 
genel bir addır. Bu terim XVI. ve XVII. Yüzyıl’larda,  Ukrayna ve Lehistanlılara 
Osmanlı Türklerinden geçen bir askeri terim olarak “buncuk” geçmiştir. “Tuğ” 
teriminin yerine “boncuk” kelimesinin kabul görmesi açıklanamamaktadır. 
Osmanlılar’da da tuğ, eski anlamıyla kullanılmayıp “sorguç”a tuğ denilmiştir.     

57 Nilgün Çıblak, “Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı Uygula-
malar”, Türklük Bilimi Araştırmaları (TÜBAR), S.15, 2004,  s.103-125



70

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

“Munçuk”ların yüksek ihtimalle nazarlık olarak kullanılmış olduğu Kaşgâri’nin 
açıklamasından da anlaşılmaktadır.58 

Orta Asya coğrafyası insanları, kişinin veya atın boynuna, hatta sancağın 
tepesine boncuk takarak, kötü ruhlardan ya da kötü gözlerden korunmak iste-
mişlerdir. Bu koruyucu boncuğun mavi olması; Orta Asya Türkleri arasında 
mavi gözlü kişilere çok nadir olarak, rastlanması ve mavi gözün göksel unsur-
larla ilişkilendirilerek,  olağanüstü güce sahip olduğuna inanılmasıyla ilgilidir. 
Bu inanış gereği, özellikle çocuklarını, mavi gözlü kişilerden saklama gereği 
duymuşlardır.  Günümüzde de mavi gözlülerden çekinme ve onların kem oldu-
ğuna inanılan bakışlarını etkisiz kılmak için, mavi boncuk kullanma geleneği,  
eskiden olduğu gibi yaygın bir şekilde varlığını devam ettirmektedir. Nitekim 
bu anlayış, tarihte zaman zaman savaşa katılan padişah ve vezirleri korumak 
amacıyla, üzerinde bazı ayet ve vefk’ler yazılı gömlek (tılsımlı gömlek)  giyme-
lerine neden olmuştur. Verilen örnekten de anlaşılacağı üzere,  İslâmyet’te nazar 
ile tılsımın, dini ilgilendiren yönü, salt koruyuculuğa yöneliktir. Bu bakış açısı 
ile düşünülerek yorumlandığında,  nazarlık ya da benzeri koruyucu kollayıcı 
güçleri olduğuna inanılan objelerin gücüne sığınmak, dinen yasak ya da günah 
değildir. Fakat aşağıda bahsedilecek olan konuya ilişkin hadisler, çoğunlukla 
yanlış yorumlanarak, nazar ve tılsım objeleri,  büyüsel objelerle eşdeğer şekilde 
algılanarak, yanlış ve yasak uygulamalar olarak lanse edilmektedir.  Bu konu-
da yazılmış olan ayet’e dikkat edilecek olursa;“Nazar’dan Allah’a sığınınız. 
Çünkü göz (değmesi) gerçektir” söz konusu ayetin nazarın varlığını kabul et-
tiği59  fakat korunmak için salt Allah’a içsel olarak sığınmanın gerekliliği ola-
rak yorumlanmış, bu bağlamda nazarlık ya da tılsımlı güçleri olduğu düşünülen 
objeler yadsınmıştır. Fakat kanımızca, zaten nazar ve nazarlıklar kötü gözler-
den (beyindeki potansiyel enerjinin kinetik enerjiye,  yani maddeye etki eden 
enerjiye dönüşmesi)  Allah’a sığınışın bir ifadesi olup, bu tür objeler bu noktada 
Tanrı ile insan arasındaki mistik bağın ve sığınmanın bir aracısıdır. Dikkat edile-
cek olursa, korunmak için sığınılmaktan bahsedilmekte, mevcut bir kötülükten 
kurtulmak ya da bir duruma yapılacak olan olumlu/olumsuz manipülasyondan 
bahsedilmemektedir. 

58 Abdülkadir İnan, “Divan-ı Lügat-ı Türk’te Şamanizm’e ait kelimeler” , Türk Kültü-
rü, S.100, Şubat 1971, s.20
59 Nilgün Çıblak, “Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı Uygula-
malar”, Türklük Bilimi Araştırmaları (TÜBAR), S.15, 2004,  s.103-125



71

Sibel KILIÇ

6.1. İbn-i Mes’ud’dan alınan bir Hadis-İ Şerif’te ise;
“Ağrıları, dertleri gidermek için ne olduğu meçhul şeylerle muska yazarak 

afsun yapmak, nazar’ı ve sair belâyı gidermek için boncuk takmak, kadınların 
kocalarına kendilerini sevdirmek için sihir yapmaları şirktir” denilmekte olup, 
bu hadiste, söz konusu iddiayı destekleyici ve doğrulayıcı bir delil oluşturmak-
tadır. Zira dikkat edileceği üzere, burada nazarlık ya da tılsımlı objelerin,  mev-
cut olumsuzluklara yapması gereken manipülasyondan, diğer bir deyişle, medet 
ummaktan bahsedilmektedir. Hadiste verilen örnekten hareket ederek konuya 
somut bir açıklama getirmek gerekirse; ortaya çıkmış olan ağrılar, dertler ve 
eşler arasında yaşanmakta olan problemlerin çözümünde tılsımlı, ya da büyüsel 
güçlerden medet umulmaması açıkça söz edilmektedir. Fakat henüz ortaya çık-
mamış olan hastalık, dert ya da çeşitli sorunların yaşanmaması için,  yani kötü 
niyetli insanların nazari bakışlarından korunmak adına manevi bir sığınma ve 
güç alanı oluşturan zararsız tılsımlı güçler taşıdığına inanılan objelerin kullanıl-
masının sakıncasından söz edilmemektedir.  Zira kötülüklerden korunmak; fi-
ziksel olduğu kadar metafizik bağlamda inançlarımızı ve inançtan kaynaklanan 
güçlü güdülerimizi de içerisinde barındıran bir sistematik bileşimi gerekli kılar. 
Nitekim dünyada her millet, din ve topluluk tarafından kabul gören  “koruyu-
cu”  tılsım objeleri, uğurluk, nazarlık, şans objesi vb. gibi çeşitli adlar altında 
yüzyıllardan günümüze değin kesintisiz bir şekilde kullanılmaya devam etmiş 
olup, bu yönü ile evrensel nitelikli bazı sembollerden oluşan ortak bir literatür 
oluşmuştur. Örneğin,  Teknik özellik, materyal ve plastisite bakımından farklı-
lıklar arz eden koruyucu özelliklere dair,  bazı simge, sembol ve işaretler vardır 
ki, tüm dünya toplulukları tarafından aynı anlamlar yüklenmiştir. Bunlardan ba-
zıları, dört yapraklı yonca, hayat ağacı, işçil kabuğu, bazı astrolojik simgeler, 
geometrik motifler içerisinde özellikle üçgen formu ve en önemlisi de göz’dür. 
Çünkü insanlık tarihi boyunca her kültür ve inanç sisteminde göze kötülükleri 
savan bin anlam yüklenerek, tılsımlı güçler atfedilmiştir. Gözlerden yayılan po-
tansiyel güce dair inançlar, dolayısı ile dünyanın her yerinde ve her kültüründe 
gözün koruyucu tılsımsal özelliğine rastlanmakta ve kullanılmaya devam edil-
mektedir.  Mısır kral mezarları ve gemilerinden antik Yunan’a kadar, birçok 
kültürde görülen göz formları bu tespiti desteklemek bakımından ilginç örnekler 
oluşturmaktadır.60 

60 Ümit Çiçek, “Göz Boncuğu”  İzmir Ticaret Odası,  http://www.izto.org.tr/NR/
rdonlyres/B942DEAC-917E-4200-81F5- D065174DF75/11796/boncuk.pdf,  12.12 
2009,p.1-35



72

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Her ne kadar Türklerin İslâmiyet’i kabul edişi 721 yılında “Talas Savaşı”  
ile başlamış gibi görünse de, Türk’lerin Araplarla olan ilişkileri,  bu tarihler-
den çok geriye dayanmaktadır. Türkler Abbasi’lerin yapıları içerisinde, paralı 
asker, köle olarak çalışmakta ve Arap topraklarından ülkelerine döndüklerinde 
ise bu kültürden bir kısmını kendi topraklarına beraberlerinde taşımakta idiler. 
Memluk Devleti ordusunun tamamının Türk paralı askerlerden oluşması nedeni 
ile Türkler tarafından ele geçirilmiştir. Türk-Arap politik, sosyal ve kültürel et-
kileşimin tüm bu verilere dayanılarak, Talas Savaşı’ndan daha eskiye dayandı-
ğını söylemek mümkündür.61 İslâmiyet’in Türk boyları arasında kabul görmeye 
başlaması ile birlikte, ilişki düzeyi her alanda artmış ve İslâm dini ise kendi do-
ğal karakteristiği itibarıyla etkilediği ve kabul gördüğü ulusların sosyo-kültürel 
yapılarında, nerede ise topyekûn denebilecek bir değişikliği de beraberinde ge-
tirmiştir. Bu dönemlerde Türk toplulukları Batı’ya doğru yolculuklarına devam 
etmişler, Güneybatı Asya’da yeni inançları sayesinde oluşturdukları müttefikle-
rinden aldıkları güç ile Anadolu içlerine doğru ilerlemelerini sürdürmüşlerdir. 
Bir taraftan İpek Yolu gibi dünyanın en önemli ticaret rotasını da büyük ölçüde 
kontrol eden Türkler,  jeo-stratejik konumdan dolayı kültürel etkileşime olduk-
ça açık olup bu durumun beraberinde getirdiği çeşitli toleranslara da sahiptir.  
Bütün Türk boyları arasında inanç sisteminin tamamıyla İslâmiyet’e dönmesi 
nerede ise beş yüz yıllık bir sürece yayılmış ve bu süreç içerisinde Türk’lerin 
eski kültürel yapılarından tamamıyla kopup İslâm dini ve beraberinde getirdiği 
kültür ve yaşam felsefesini tamamen kabul ettikleri söylenemez. Bu kabul sü-
reci içerisinde Türk’lerin İslâmiyet öncesi var olan kültürel birikimleri ile yeni 
tanıştıkları Arap-İslâm kültürü, bölgesel kabul görme oranlarına bağlı olarak, 
yeni kültürel sentezleri ortaya çıkartmıştır. Bu heterojen sentez kültür, Şamanik 
inanış biçimleri ile de eklemlenerek,  Türkmen kuyumculuk endüstrisini, yeni/ 
eski inanışların manifestosu olan, yeni simge, sembol ve süsleme anlayışı çer-
çevesinde şekillendirmişlerdir. 

Her ne kadar İslâm’ın kabulü esnasında Türk kültürü, Güney’den etkin bir 
şekilde gelen Arap kültürünü,  mevcut derinliği sayesinde absorbe ederek den-
gelemeyi bölgesel olarak başarmışsa da, yabancı bir dil ve alfabenin Türk kültü-
rünün içerisine girmesi ile birlikte,  Arap kültürü, zaman içerisinde giderek daha 
baskın hale gelmiştir. Arap kültürünün bu denli dominant etki yapmasının en 
önemli sebebi, İslâm Dini’nin sosyal anlayış, siyasi anlayış ve ortaya koyduğu 

61 Bernard Lewis, The Middle East 2000 Years of History From the Rise of Christianity 
to the Present Day, London, Phoenix Press,1998



73

Sibel KILIÇ

kurallar Sümsülesi ile birlikte, bütüncül politik bir din olmasıdır. İslâm Dini,  
kabul gördüğü toplumların kültürel yapısını dini inançlarından ayırmayıp içe-
risine girdikleri ve kabul gördükleri toplumların bütün yaşam alanlarına nüfuz 
etmiştir. Bundan dolayı İslâm dini, kabul gördüğü toplumların, İslâm öncesi 
kültürel anlayışlarını ve derinliklerini tamamı ile yok edip,  İslâmlaşmayla gelen 
Araplaşmayı da beraberinde getirmiştir.  Araplaşmanın,  din ile birlikte gelmesi-
nin en önemli sebebi,  Kuran-ı Kerim’in orijinal dilinin Arapça olmasını, opor-
tünist bir şekilde kullanılmasıdır. Bu anlayış,  halen günümüzde de bir takım 
çevreler tarafından benimsenmekte, kayıtsız şartsız Arap kültürünü ve yapısını 
kabullenmek ile İslâmi inanış nerdeyse eşdeğer görülerek, bunun sosyal lans-
manı da açıkça yapılmaktadır. Hâlbuki kendi öz benliğini korumanın, İslâmi 
inanışın önünde herhangi bir engel oluşturmadığı açıktır.  

Orta Asya baş takılarında görülen en açık karakteristik etkileşim “Asık”  
takılarında ve diğer birçok takıların boş yüzey dolgulamalarında mevcut olan  
“İslâm Arabesk” leridir. İslim adı verilen bu dolgu tezyinatlar oldukça yaygın 
olarak kullanılmakta; çiçekli rozetler, yapraklar, söğüt dalları, stilize yıldızlar, 
ay, hayvanlar ve koçboynuzu da bunlar arasındadır. 62

Yeri gelmişken konu ile ilişkili olarak,  çoğunlukla yanlış algılanan “Ara-
besk”  kavramına açıklık getirmek gerekir. Arabesk,  birbiri ile arasında organik 
bağlar olsun ya mda olmasın, çeşitli karakterlere sahip çizgi ve formların, belli 
bir sistematik takip etmeksizin, serpme ya da, birbirleri ile oluşturulan grift or-
ganizasyonlarının tümüne verilen genel bir ad olarak bilinmektedir. Oysa Sel-
çuk Mülayim’in ifade ettiği gibi, “İslam Arabesk’i denen kavram, yazı, geomet-
rik şekiller, bitkisel motifler, figürler, günlük eşya motifleri, mimari formlar ve 
mukarnaslar gibi, İslâm süsleme sanatlarının genel sınıf ve karakterlerini oluş-
turan unsurlardan, bir ya da bir kaçının bir arada kullanılması ile oluşturulmuş 
kompozisyonlara verilen bir addır”.63 

62 Türkmenia’s Silver Rains, Tourısm &Sport Dergisi No:1,2’2003 
63 Selçuk Mülayim, “Tarih Süsleme Sanatında Arabesk Problemi”, Arkeoloji-Sanat Ta-
rihi Dergisi, II. İzmir, Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayını, 1983, s. 80, 

Diether, Reinhold Schletzer- 1983: 180



74

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

6.2. Takıların bezenmesinde kullanılan İslam arabesklerini 
çağrıştıran işaretler
İlk bakışta bir birine benzer görülen bu iki uygulama, birbirlerinden kesin 

ve net hatlarla ayrılarak, sınırları belli olan farklılıklar göstermektedir. Öyle ki,  
yukarıda bahsi geçen iki uygulama arasında önemli bir disiplin ve sistematik 
fark bulunmaktadır. Birincisinde hiçbir kurala, kaideye, disipline ve sistematiğe 
bağlı olmaksızın, spontane bir bezeme anlayışı söz konusu iken, ikinci uygula-
mada yani İslam Arabeskleri’nde durum farklıdır.  

Türkistan takılarında görülen arabeskler, düzen, kurgu ve kompozisyon ba-
kımından,  formalist bağlamda İslam arabesklerinin tabiatına uygun bir düze-
ni ifade etmekte, ancak ikonografik anlamda, Türkistan kozmolojik ve teolojik 
yapısının manifestosunu açığa vurmaktadır. Ancak bu motifler Türkmenistan 
topluluklarında “İslimi Nagşy”  (İslim Nakışı) olarak anılmakta olan bu motifle-
re    “yzy üzülmeyan” /“izi kesilmeyen”  adı verilmekte olup, bitkisel kaynaklı 
motiflerin stilizasyonlarını ifade etmektedir. 64  Ancak bu motiflere bitkisel çağ-
rışımlar yerine İslamiyeti çağrıştıran bir isim verilmesinin sebebi, bu motiflerin 
Arap alfabesinin kıvrımlı estetiğini çağrıştırması ile alakalıdır.  

Biçimsel olarak irdelendiğinde dikkat edileceği üzere, bu arabeskler, kural-
sız, kaidesiz ve disiplinsiz bir yapılanmadan müteşekkil olmayıp, spontane bir 
düzenleme anlayışından ziyade, bilakis oldukça disiplinli, tutarlı ve diyalektik 
bir kurgu ve kompozisyona işaret ederler. İslam arabesklerinin iklimine uygun 
düşen “sonsuzluk anlayışı”  içerisinde organize edilen motifler, her ne kadar 
İslamiyete özgü karakteristik biçim ya da simgeler içermemekle beraber, İslâm 
felsefesinin temel doktrini ile kurgu ve kompozisyon bağlamında örtüşmektedir. 
Savat tekniği ve delik işi ile oluşturulan bu eğrisel çizgilerden oluşan bezemeler, 
boş yüzeylerin dolgulanarak zenginleşmesini sağlarken, tematik bağlamda Tür-
kistan kozmografyasına duyarlı bir yapı arz eder. 65 Nitekim Türkmen takılarının 
boş yüzeylerinde görülen biçimler ayrı ayrı irdelendiğinde,  hayvan üslubunun 
derin etki ve izleri ile birlikte, Orta Asya Türk İkonorafik unsurlarının sembolik 
ifadelerinden oluştuğu görülür.66 

64 Gyzylgül Kyýasowa, Zergärçilik sözlügi, “Ylym” neşiryaty ,2003  
65 Sibel Kılıç, Türkistan Takılarının Plastik Bakımdan Genel Değerlendirmesi ve 
Takı Analizi Örneklemesi: “Asık”, Türk Dünyası Araştırmaları Y.32,C.93 Mart-Nisan 
2010,İstanbul, s.206-207
66 Kate Fitz Gibbon, “Turkoman Jewellery”, Ornament magazines Volume 22 Num-
ber 3, Spring 1999 issue



75

Sibel KILIÇ

Arabesk kelimesinin ilk kez kullanımına ilişkin yapılan araştırmalar,  Ba-
tı’da, “Arabesk” teriminin ilk kez ortaya çıkışı ve bugünkü anlamıyla kullan-
ması 14. Yüzyıl ortalarına rastlamaktadır. İtalyan yazarı Giovanni Bocaccio’nun 
(1313–1375) Ii Decameron (1347/50) adlı eserinde “Arabesco” olarak geçen 
kelime, ilgili hikâye içinde, “Doğu stili giyinmiş bir kişinin elbisesi” ni tanım-
lamak için kullanılmıştır.”67 Zaman içerisinde etkisini ve baskınlığını artıran 
Latin-Avrupa kültürüne  “Arabesk” olarak geçmiş ve halende kullanılmaktadır. 
İslâm Arabeskleri konusunda yapılan açıklamaların, Orta Asya  “Asık”larının 
ve diğer birçok takının, geniş yüzeylerinde görülen kompozisyonlarla örtüş-
mekte olduğu tespit edilmiştir.  Bu kompozisyonlarda, eğriler, bitkisel motifler 
ve Rumî’lerden oluşan bezemeler görülmektedir. Bu bezemeler, takılarda ço-
ğunlukla savat tekniği ile oluşturulmuş olup, keza bu teknik Hazar Yöresi’ndeki 
Türkler vasıtası ile Anadolu’ya gelmiştir.68 Bunun yanı sıra, “Delik İşi” tekniği 
ile oluşturulmuş olan arabesklere de rastlanmaktadır. Fonksiyon olarak bu ara-
beskler, tematik olarak zengin ikonografik anlamlarla yüklü olmakla beraber 
biçimsel olarak son derece sade olan Türkmen takılarında, boş yüzeyleri dekore 
ederek, zenginleştiren bir dolgu görevi görürler. Tüm takılarda, değişen ölçü-
lerdeki boş yüzeyleri dolgulayan bu arabesklerin ortak yönü, her birinin eğri ve 
oval karakterleri taşıması, düz ve köşeli geometrik biçimlere yer verilmemesidir.

 

6.3 Şamanizm’de Büyü Olgusu ve  “Şamanik Unsurlar”ın 
Türkmen Takılarına Yansıması
Sibirya’da bulunan kayalara çizilmiş tarih öncesi resimler ve mağaralarda 

bulunan arkeolojik kalıntılardan yola çıkıldığında,  ilk çağlardan bu yana insan-
ların tabiatüstü olaylara önemli ölçüde kafa yordukları açıkça görülür. Birçok 
görsel, işitsel ve ritmik sanatların orijinini oluşturan,  büyü olgusu;   tabiatın 
ürkütücü gücünü bertaraf etmek ve hakimiyet kurmak adına düzenlenen mistik 
ritüellerden hız ve kaynak alır. Mistik ritüel denince ilk akla gelen olgulardan 
biri şüphesizdir ki, Şamanizm’dir. Türk topluluklarının inanç dünyalarında ve 
yaşamlarında önemli ölçüde yer alan Şamanlar; Arkaik bir; Dini-Mistik-Sihri 
otorite tipini temsil eder.69 Kimsenin göremediğini gören, anlayamadığını an-

67 Selçuk Mülayim,.a.g.e.,s.66
68 Mehmet Zeki Kuşoğlu, Türk Kuyumculuk Terimleri Sözlüğü, İstanbul Ötüken 
Yayınları,  1994,s. 132
69  Harun Güngör,”Eski Türklerde Din ve Düşünce”,Türkler, C.3, Ankara, Yeni Türki-
ye Yayınları, 2000, s.265



76

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

layan,  insani güçleri aşan doğa üstü yeteneklere sahip şamanlar, kozmik hafı-
zada saklı olan gizil bilgilerin yaşatılmasını ve insanlara ulaşmasını sağlarlar. 
Bu fonksiyonların yanı sıra, insanların bizzat fiziksel esenliğinden de birinci 
derecede sorumludurlar. Toplumun inanç ve görüntüler dünyasını düzenleyen 
iki dünya arasında, kendine özel metotlarla ilişki kuran, makro-kozmosla mik-
ro-kozmos arasındaki dengeyi korumakla yükümlü Şamanların, bunlar dışında 
birçok görevleri bulunmaktadır. Bunlar; 70 Büyü yapmak, hastaları iyileştirmek, 
gaipten ve gelecekten haber vermek, tabiat kuvvetlerini istediği gibi yönlen-
dirmek, ateşe hükmetmek, yenmiş hayvanı kemiklerinden tekrar diriltmek, 
kadın-erkek müşterek ayinler yapmak, tahta kılıçla savaşmak, kötü ruhlardan 
insanları ve hayvanları korumak, ölünün ruhunu öteki dünyaya nakletmek, 
kısırlığı yok etmek, bol avlanmak, gelecekten haber vererek tedbir alınması-
nı sağlamak, kayıplardan haber vermek, kurban sunmak, ritüeller düzenlemek 
bunlardan bazılarıdır.71  

Şaman giysileri, tıpkı davul, tokmak ve bir takım ezoterik yolculuk aracı 
olan malzemeler gibi, şamanın fizikötesi yolculuğuna yardım ve aracılık eden 
tılsımlı ve büyüsel araçlar olup, biçim ve anlam itibarıyla dinsel bir kozmograf-
yayı meydana getiren özel objelerdir. Başka bir deyişle Şaman giysisi ve objeler, 
insanın hayal ve fantastik dünyasının elle tutulur somut bir ortamını oluşturma 
ve inançlara, fizikötesi güçlere form bulma çabalarının görsel unsurlarıdır. Ni-
tekim, oldukça özel bir statüye sahip olan ve doğaüstü güçlerle donatılmış olan 
şamanın giysilerinin ve aksesuarlarının da tabiat ötesi güçlere yönelik olarak 
donatılması doğaldır. 72 

70  Fuzuli Bayat, Ana Hatları ile Türk Şamanlığı, İstanbul, Ötüken Yayınları, 2006, 
s.22-23
71 Ahmet Yaşar Ocak, Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, İstanbul 
İletişim Yayınları,2003,s.141
72 Sibel Kılıç, “Türk Şaman Giysilerine Semantik Yaklaşım,  Zeitschrift für die Welt 
der Türken / Journal of World of Turks,  Vol 2, No 2010, s.323, Soyuza Sovetskıx 
Sosialistiçeskih Respublik İnstitut Etnografi İmeni N.N.Mikluho Malaya, age, s.70-71  



77

Sibel KILIÇ

Fot.30:Türk Şaman Erkeği

Türk şamanlarının üzerinde,  demirden levhaların ve mitolojik hayvanların 
temsil edildiği figürlerin bulunduğu bir cübbe, demir ya da bakırdan göğüslük, 
ruhlar âlemine kendi içsel ışığı ile gidebilmesi için, gözlerini bağlayabileceği 
mendil, çıngıraklı omuz atkısı, hayvanın boynuzlarının da dahil olduğu kafa 
derisinden yapılmış başlık,  hayvan pençeli ayakkabı, iki ya da beş parmaklı 
eldivendir.    Sayılanlar bir şaman giysisinde olması gereken ekler olmakla be-
raber, eklerde bazı fazlalık ya da eksiklik bulunması, elbisenin anlam ve işle-
vine yönelik sakınca oluşturmaz.73  Sibirya’nın hemen hemen tüm halklarında 

73 N.N.Mikluho Maklaya,   Soyuza Sovetskıx Sosialistiçeskih Respublik, İnstitut Et-
nografi imeni,  Religioznıe Prdstavleniya i Obryadı Narodov Sibiri ve XIX-Naçale 



78

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

şaman kostümleri,  hayvan ya da kuş biçiminin bazen bütün, bazen ise karak-
teristik uzuvlarının yansımalarıdır. Şamanizm de evren,  gök ve yeryüzü olarak 
iki bölüme ya da gök, yeryüzü ve yeraltı şeklinde tasarlanmıştır. Üst üste gelen 
bu bölümler, gerektiğinde birinden diğerine geçişi sağlayan kozmik bir eksen-
le bağlanır.74 Her bir katman, hayvan biçimleri ile temsil edilmiştir. Türkmen 
mücevherlerinin üzerinde bulunan zoomorfik simgelerde de keza, söz konusu 
Şamanik ve Budist inanç sistemleri ve bu sisteme bağlı olan yaşam felsefeleri-
nin izlerine rastlanmaktadır.75 Muskalara ve tılsımlara atfedilen Şamanik büyülü 
güçler, eski Türkmen gümüş takıları üzerine yapılan motiflere de atfedilmiş ve 
bu motiflerin kullanıcıya olağan üstü güçler kazandıracağına inanılmıştır. Türk-
men amuletlerinin ve tılsımlarının birçoğu, çocuklar, evlenecek yaşa gelmiş 
genç kızlar ve çocuk sahibi olamamış kadınlar tarafından takılırdı. Türkmen 
toplumunda tılsımlı muskaların yaygın olarak kullanılmalarının ana nedeni, 
kötü nazardan korumak,  Cin Arvah,  Gara Gırnak, Albastı gibi isimlerle bili-
nen kötü etkisi olan ruhları uzak tutarak, kabilenin ve ailenin mutluluğunu ve 
sağlığını himaye etmektir. Aile saadetini sağlamak ise, öncelikle aile bireyleri-
nin yaşamsallığının sağlanması ve devamının korunmasına, dolayısı ile çocuk 
ölümlerinin önlenmesine bağlıdır. Zira, XIX. Yüzyıl’da çocuk ve bebek ölüm 
oranı, Türkmenistan da 60% civarındaydı. Dolayısıyla tüm ilgi ve dikkatlerin, 
yaşamın devamına yönelik olması sebebi ile fiziksel çaba ve uğraşların yanı sıra 
manevi ve büyüsel anlamda da yaşamın korunmasına dönük büyük bir çaba söz 
konusu olmuştur. 

Kazaklar, Türkmenler ve Kırgızlar için Arvah ruhu olarak bilinen “cin”,  ölü 
atalarla ilintili olup, Orta Asya Türk toplulukları için önemli bir yeri vardır. Çünkü 
bu topluluklarda,  Şamanik inanç sisteminin bir uzantısı olarak “ölü kültü” özel bir 
öneme sahiptir. Bu nedenle, ölüme ilişkin hemen hemen her tür maddi ve manevi 
olgular kutsal addedilmiş olup, eski Türk topluluklarında ruhlar dünyası ve atalar 
ruhu ile temasa geçebilmek, mistik düşünce sistemlerinin temel amacını ve mer-
kezini oluşturmuştur.  Ruhların ve ataların temsili olarak betimlendiği ve tiyatral 
animasyon ritüellerin yapıldığı bu tür mistik uygulamalar, atalara saygı ve yaşam-
larının selameti ve esenliği için, onların gücünden medet umma düşüncesinden 
kaynak almaktadır.  Her ne kadar zaman içerisinde takıların dinsel ve büyüsel 

XX Veka,”Sbornik Muzeya Antropologii i Etnografii, İzdatelstvo Nauka,Leningra-
dskoe, Otdelenie 1971,p.7, Sibel Kılıç, a.g.m.,s.318
74  Jean-Paul Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini,  s.64
75  Elene Neva, Budist Tradition in Tajik Jewelry, p. 2006



79

Sibel KILIÇ

fonksiyonları değişerek ağırlıklı olarak, süslemeci fonksiyonları ile kullanılma-
ya devam etse de, kullanılan motif, simge ve semboller, eski dinsel inançları ve 
büyüsel ifadeciliklerini koruyarak,  günümüzde de varlığını sürdürmektedir. Bu 
bağlamda en önemli şamanik totem, “koç” ve “dağ Keçisi”dir. 

İkinci kurgandan çıkartılan, hayvan sinirlerinden elde edilen iplerle dikil-
miş ve deriden aplikasyonlarla süslenmiş sincap ve çeşitli hayvanların derisi 
ile tasarlanmış kadın kıyafetinin  süsleme motiflerini başta “koç başı” olmak 
üzere Rumilere kaynaklık eden stilizasyonlar   oluşturur. 76    Bu nedenle günü-
müz modern Türk takılarında görülmeye devam eden,  kıvrılan,  bükülen sarmal 
formları,  Şamanik inanç sisteminin uzantısı olan hayvan üslûbuna bağlamak 
mümkündür. Zira bu üslûp, geleneksel Türk sanatlarına hayvansal kaynaklı 
süsleme unsuru olarak yansımış ve Rumiler adı altında genellenen bir süsleme 
prensibini oluşturmuştur.  

Bu prensip, varlığını Türkistan takılarına, oradan da Anadolu’ya ve nihaye-
tinde çağdaş Türk takılarında sürdürmeye devam etmiştir. Bu durumu,  bazen 
bilinç dahili,  bazen ise bilinç harici tarihsel ve kültürel hafızanın tezahürleri 
olarak algılamak ve değerlendirmek mümkündür. Ayrıca, hayvansal figürler, 
çağdaş tasarımlarda,  dolaylı ya da dolaysız olarak etkisini hissettirir. Takılarda 
kullanılan hayvan motiflerini,  ikonografik olarak sınıflandırmak suretiyle  genel 
karakterlerini ortaya koyduğumuzda, kullanılan tüm hayvan figürlerinin, eski 
Türk inanç sistemleri olan Şamanist tözlerinin önemli bir grubu oluşturduğunu 
görürüz. Bu hayvanlar, Kuş, at,  yılan, kurt,  geyik ve bu hayvanların sembolik 
ifadeleri olan, kanat, boynuz, kuyruk, yele gibi organlarının stilize edilmiş form-
larıdır. Bu totemik hayvanlar,   hem estetik biçimleme olanakları bakımından 
hem de,  ifade ettikleri anlam ve inançsal işlevleri itibarıyla ilgi  görmüşlerdir.   

76  Sergei Ivanovich Rudenko, Frozen Tombs of Siberia: Pazyryk Brials Of Iron Age 
Horsemen, University of California Press, Los Angeles USA,1970,p.92



80

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.31: Şaman Başlığı, Kuzey Yakutlar Arkeoloji Etnoğrafya Müzesi, Sibirya 
No:4128-443

Bu hayvanların başında Şamanik inanç sisteminde en önemli yeri tutan töz 
hayvanı olan göksel güçlerin temsilcisi, ruhlar alemi ile yegane ile iletişim aracı 
olan kartal gelir. 

Kartal Türkmen baş takılarının ana kompozisyon şemasının en temel figür-
lerinin başında geldiği gibi, Anadolu takılarında ve günümüz modern ve klasik 
takı tasarımlarında önemli ölçüde yer alır.   Nitekim kuşun ana formu, kanat-
ları, tüyleri, dokusal özellikleri dolayısıyla takı tasarımına oldukça elverişli bir 
forma sahiptir. Bu nedenle kartalın bazen bütün olarak,  bazen ise baş, kanat ve 
pençe kısımlarının ya da dokularının klasik ya da stlize edilmesi/soyutlanması 
ile takılara biçimleme elemanı olarak aktarılmıştır.  Bu motifin takılara kazan-
dırdığı estetik ölçülerden ziyade tematik işlevi ön plandadır.

Şamanik inanç sisteminde, iyiliğin ve göksel güçlerin sembolü olan kartal ve 
diğer gök hayvanlarının yanı sıra, aynı zamanda bazı kara hayvanları da vardır 
ki bilakis olumsuz amaçlara hizmet etmek suretiyle, insanlara mutsuzluk, uğur-



81

Sibel KILIÇ

suzluk getirip,  bereketi yok ederek kötülüklere vesile olurlar.77 Örneğin ayı ve 
su samuru karanlık ve gece alemine hizmet eden hayvanlar olarak kötülüklere 
işaret ederler.78  Bunun yanı sıra bilindiği üzere Kartal gücü kuvveti ve keskin 
bakışları ile ön planda olan bir kuş olması sebebi ile onun stilizasyonlarını içe-
ren takılar takmak suretiyle bu kuşun gücünün kuvvetinin ve uzağı görebilme 
yetisinin takan kişiye geçtiğine duyulan inanç söz konusudur. Nitekim çok uzağı 
görebilme yeteneğine sahip olmak savaş stratejisi bakımından Türkmen toplu-
luklarında büyük önem taşımaktadır. 79   

Fot.32: Davulu ile Türk Şamanı

77 Bahaddin Ögel, Türk Mitolojisi,  C.1. Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2003,s. 35
78 Akademia Nauk Soyuza Sovetskıx Sosialistiçeskih Respublik, İnstitut Etnografi imeni 
N.N.Mikluho Malaya Religioznıe Prdstavleniya i Obryadı Narodov Sibiri ve XIX-Naça-
le XX Veka,”Sbornik Muzeya Antropologii i Etnografii, İzdatelstvo Nauka, Leningrads-
koe Otdelenie 1971,s.7 	

79 Hermann, p.34



82

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Ancak Türkmen Kuyum sanatına söz konusu Şamanik etkilerden kaynak 
alan kült hayvanları aktarılırken idealize bir tutum söz konusudur. Salt bireyin 
ve ailenin dünyevi ve uhrevi mutluluğuna katkıda bulunmak adına iyi güçleri 
temsil eden hayvan sembolizasyonuna başvurulmuştur ki bunlardan en önem-
lisi bahsedildiği üzere kartal’dır. Bu form, özellikle Sümsüle takılarında olmak 
üzere bazı takılara önemli bir kozmolojik motif oluşturmuş, gücün kudretin ve 
bilgeliğin sembolü olarak, atalar kültüne işaret edilerek, onların himayeci gücü-
ne sığınılmıştır.   

 ‘‘Sümsüle’’ nin üzerinde en fazla rastlanan motif koçboynuzudur. Koçboy-
nuzu, birçok çocuk doğurma ritüelleri ile ilişkilendirilmektedir. Örneğin; çocuk 
sahibi olamayan kadınlar, minyatür beşikler ve bunun içerisine ise çöpten be-
bekler yaparak, bunu, koçboynuzları ile dekore edilmiş evliya mezarına götü-
rürler ve koçboynuzunun üzerine asarlardı.80  

Kazak ve Kırgızlar, kartal, altın kartal, şahin ve boynuzlu baykuşu da Gü-
neş Kuşu olarak onurlandırmışlardır. Bu kuşların pençeleri gümüşe eklenerek 
tılsımlı pandantifler olarak takılmışlar ve çocukların baş giysilerine de dikile-
rek onları şeytani gözlerden ya da nazardan korumak istemişlerdir.  Orta Asya 
sanatında kuş motifi kullanımı, tarihin başlangıcından daha önceye dayanmak-
tadır. Kuş temsilleri, Kuşan Periyodu uygulamalı sanatında geleneksel nakış-
larında ve artistik metal çalışmalarında da görülmektedir.81 Ayrıca bu durum, 
oluşagelen inançların sonucunda Orta Asya coğrafyasında kullanılan takılara da 
yansımıştır. Gupba ile Eğme arasında “geçiş takısı” mahiyetindeki,  ilk erkek 
çocuğun doğumuna değin takılan ve bölgelere göre “Manlayık” ve “Sangalık” 
gibi farklı adlarda alabilen, “Sümsüle” lerin çoğunlukla merkezi üst kısmında, 
simetrik olarak yerleştirilmiş,  karakteristik kartal başı ya da, kanatları açık kar-
tal figürleri görülmekte olup,  bu kompozisyon şemasına,  Hun gömütlerinde de 
rastlanmaktadır. 

80  Kate Fitz Gibbon, “Turkoman Jewellery”, Ornament Magazines Volume 22 Number 
3, Spring 1999 issue

81 Natalya Sychova, ibid. p.17



83

Sibel KILIÇ

Fot.33: Merv Müzesi Çift Başlı Kartal Figürlü Sümsüle,S.Kılıç

Akademisyen Gordievsky’nin de işaret ettiğine göre, bir hanedan tasviri olan 
kartal figürü, Türkmen kültür ve medeniyeti için oldukça büyük bir önem arz 
etmekte ve Selçukluların totemik kalıntıları ile de örtüşmektedir. 

Merv’de bulunan ve MÖ 2. Binyıla ait olan muska ve mühürlerde de kartal 
tasvirlerine oldukça sık rastlanmaktadır.  

  

Fot.34: Kuyumcu Murat Sahedov Atabayeviç , At Kırbacı



84

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Türkmen inancına göre, ışık yayan nurlu bir kuşun Zoroastrian inancının sem-
bolü olduğu yaygındır. Kartala benzer tasvirler Parfiyalılar arasında da oldukça 
popüler olup, bu tasvirlere Parfiya krallarının sikkelerinde de rastlanmaktadır. 

Parfiya’lıların yalnızca kılıçlarının kabzaları değil, aynı zamanda, antik Ni-
sa’da ele geçirilen arkeolojik verilere göre onların tören kalkanları da kartal tas-
virleriyle süslenmişti. Bir Parfiya hanedanlığı olan Arsaki’lere ait olan bir palto 
kolunda kanatları açık vaziyette ve gagasında yılan bulunan tek başlı bir kartal 
tasvir edilmiştir. Kaşgarlı Mahmut, Raşid ed din ve Abulgazi  gibi Ortaçağ kay-
naklarından elde edilen verilere göre, yirmi dört Oğuz – Türkmen kabilesinin 
tamının totemi kuşlardan oluşmaktaydı. Buna ilaveten, Selçuklu Devleti’nin 
bayrağında da kartal figürü bulunmakta ve bayrakta yer alan bu kartal figürleri-
ne bu devletin kurucusu olan Tuğrul ve Çağrı beylerin isimleri bile verilmiştir. 

Fot.35: Büyük Selçuklu Devleti Bayrağı

“Gıynaç Ucu” Oynaç-ucu adı verilen gümüş Türkmen süsünde de uçan bir 
şahin tasvirine rastlanmaktadır. Nitekim bu formun, yani pençesinde yılan olan 
beş altın başlı kartalın,  13 Haziran 1996’da Türkmenistan Cumhurbaşkanı tara-
fından fors sembolü olarak seçilmesinin arkasında güçlü tarihsel ve kozmolojik 
veriler bulunmaktadır. 82 

82 O. A. Gündogduev, “Revived Symbols of Türkmen People”, Miras, N.1/2002 pp137-140



85

Sibel KILIÇ

İç ve Orta Asya faunasının en önemli kutsal hayvanı olan kartal, figürüne 
Türkmen göğüs takılarında da rastlanmakta olup Sümsüle’lerin yanı sıra “San-
daşlık” adı verilen baş takılarının üst sırası boyunca da kartal figürlerinin yer 
aldığı sıkça görülmektedir. Sandaşlık takısının üst sırası boyunca dizilmiş olan 
kartal formundaki bu figürler, tıpkı koç ve koçboynuzunda olduğu gibi, Orta 
Asya hayvan üslûbunun Şamanizm’e dayanan ata kültüne işaret eder.  

Fot.36: Sandaşlık-Sancalık, p.159 (Diether-Reinhold Schletzer)

Baş bantlarında görülen stilize kartal formlarının yanı sıra,  “Gupba” ların 
tepe kısmının ortasından açılan deliğe yerleştirilen kuş tüyleri, şamanik inanç 
sistemi ile ortaklığın daha açık ve doğrudan göstergeleridir.  

Çocuk ve genç kızların başlarına taktıkları kubbe formundaki “Gupba” ta-
kısı ve onun tepe noktasında sivrilen deliğe yerleştirilip,   nişanlanana kadar 
takılan bu kuş tüyleri, 83 İslâmiyet ve Şamanik sistemin göksel unsurlarına işaret 
etmeleri bakımından oldukça ilgi çekicidir. Öyle ki İslâm Dini’nde kubbe göğe 
doğru sivrilen yapısı ile, İslâm felsefi doktrininde oldukça önemli bir ikonograf-
ya oluşturur.  Bunun yanı sıra “Gupba”nın tepesine yerleştirilen “şahin” tüyü 
korunmaya en çok ihtiyaç duyulan süreç olan çocukluk ve genç kızlık dönem-
lerinde, her türlü fiziksel ve fizik ötesi kötülüklerden koruma ve himaye altına 
alma isteğini ifade etmektedir. Zira, Ersari Türkmenlerinde bu tüylerin özellikle 
yırtıcı bir kuş olan Şahine ait olması söz konusu tespiti doğrulayan önemli bir 
bulgudur. 

83 Milli Müze görevlisi Tazegül Emirowa ile görüşme notlarından Eylül 2010



86

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Türkiye’nin Güney bölgelerindeki Türkmen kız ve gelinleri başlarına “to-
zak” adı verilen boyanmış tavuk tüylerini takarlar ki, bu gelenekte keza şamanik 
inanç kalıntılarının Anadolu uzantılarını ifade etmesi bakımından önemlidir. 84  

Fot.37: Tozaklı Güneyli kız

84 Erman Artun, “Adana ve Osmaniye Halk Kültüründe Giyim Kuşam Geleneği”, 
http://turkoloji.cu.edu.tr/Halkbilim/erman_artun_giyim_kusam.pdf



87

Sibel KILIÇ

Kartal ve Şahin tüylerinin yanı sıra baykuş tüylerinin kullanıldığı da görül-
mektedir ki,  kartal ve baykuş,  Türk mitolojisinde “yin-yang prensibini” simgeler. 
Bu prensibe göre,   karanlık dünya ve ay batıya doğru ise, alacakaranlıkta solan 
gün ışığını temsil eder. Ayrıca aydınlığın, gün ışığının, parlaklığın temsilcisi olan 
kartalın siyah rengine oranla, gecenin karanlığında parlayan gözleri ile baykuş, 
gecenin içinde bulunan ışık tohumu olarak düşünülerek,   sarmal bir ilişkiye işaret 
etmek suretiyle yin-yang prensibinin yapısal özelliğine dahil olur. 85 

Şamanik inanç sisteminden Anadolu’ya kadar uzanan diğer bir unsur ise, 
sesli takılardır. Örneğin,  Diyarbakır’da hayvanları nazardan korumak için bo-
yunlarına çan bağlamaları,  çanın çıkaracağı sese,  kötülükleri ve kötü güçleri 
odaklamak suretiyle,  hayvanın kendisini koruma altına alma esasına dayanır86 
ki bu gelenek keza Şamanist geleneklerde en sık rastlanan unsurlardan biri olan 
çıngıraklarla yakın olarak ilgilidir. Örneğin Hakas Şaman giysilerinde,   yakanın 
uçlarında bazen küçük, bazen büyük çanlar bulunur. Ayrıca Altay Şaman giysi-
lerinin sağ kolunda dört ve sol kolunda beş olmak üzere dokuz çıngırak bulunur. 
Şamanlar dinsel ritüellerde dans etmeleri esnasında bu çıngırakların çıkartacağı 
ses,  kötü ruhların yaklaşmasını önler yada o ortamda bulunan mevcut kötü 
ruhları kovma işlevini yerine getirir. Bu inanç, Şamanik inanç sisteminin etki ve 
uygulama alanının azalması ile yok olmamış, Orta Asya Türk topluluklarından 
Anadolu’ya değin uzanan kesintisiz bir gelenek olarak süregelmiştir. Nitekim 
Türkmen baş takılarının en karakteristik özelliklerinden birisi takıların alt sı-
ralarında boylu boyunca uzanan sarkaçların ucunda yer alan zillerdir. Böylece 
tıpkı Şamanist gelenekte olduğu gibi bu zillerin hareket ettikçe çıkardığı sesler, 
tüm şeytani güçleri korkutarak, “kötülük savar” vazifesi görecektir.  

Ayrıca metaller, sadece vurulunca çıkaracağı sesten dolayı, şeytanları uzak-
laştıran ya da yaklaşmasını engelleyen tılsımlı bir obje olmayıp aynı zamanda 
başlı başına materyal olarakta bulunulan yeri her türlü fizik ötesi tehlikelerden 
koruyan metafizik bir işleve sahiptir. 

Bu gelenek keza Anadolu’da yansımalarını bulan bir ritüel olarak devam et-
mektedir. İç Anadolu’da doğum ritüeli adı altında anılabilecek olan bu gelenek 
gereğince çocuğun yastığının altına makas, bıçak ya da benzeri metaller ko-
narak şeytanların yaklaşması önlenir. Dolayısıyla Türkmen takıları,  bunların 
yapımında kullanılan materyalin kendisi, sesi, rengi ve formu ile çoklu büyüsel 
85 Diether Reinhold Schletzer, ibid. p. 182
86 Nilgün, Çıblak,  “Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı Uygula-
malar”, Türklük Bilimi Araştırmaları (TÜBAR), S.15, 2004,  s.103-125.



88

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

özellikler arz eden son derece yüksek düzeyli birer tılsımlı ikonik objeler olarak 
dikkat çekmektedir. 

Fot.38: Hakas Şaman Kostümünün Önden ve Sırttan Detayı

Fot.39: Altaylar, Şaman cübbesi üzerindeki askılar, Kuklalar,Çanlar,Puhu 
Kuşu Telekleri. (AEM) Kol. No:5064-2



89

Sibel KILIÇ

Şaman giysisindeki bazen insan bazen ise hayvanı temsil eden iskelet ise, 
sırra erme eyleminin, yani ölüp dirilme (reenkarnasyon) insiasyonunun yeniden 
güncelleştirilmesidir. Her iki durumda da gerçekte temsil edilen şey,  mitolojik 
ataların koruduğu yaşamın özü veya hammaddesi,  şamanın en arkaik modeli-
dir. Kök aile veya soy kavramı “kemik” terimleriyle ifade edilir. Kuş iskeleti 
tasvirinin kaynağı ise, ilk şamanın bir kartalla kadının birleşmesinden oluştuğu 
mitolojik motifi ile ilgidir. Ayrıca bir kuş gibi uçabilme yeteneğine kavuşması 
için, onun iskeletini vücudunda taşımaya ve onunla kozmik bir bütünlük sağla-
maya ihtiyacı vardır.87

Fot.40: Tofalar Şaman giysilerinde iskelet simgeciliği

Kaya resimleri arasında, özellikle, “elk” denen Kanada Geyiği’nin, yaşadığı 
bölgelerde M.Ö. II ve M.Ö. I. bin yıla ait Türk hayatını yansıtan kaya resimle-
riyle karşılaşmaktayız. Bu kaya resimleri, Asya Hunları ve diğer Türk topluluk-
larının hayatını anlatmaktadır. Amur Nehri’nin aşağı bölgesinde yaşayan Türk 
boylarına ait olduğu Rus bilim adamları tarafından kaydedilen Şaman maske-
leri, büyük bir dikkatle kayalara işlenmiştir. Kaya resimleri arasında yer alan 
“insan iskeleti” şeklindeki tasvirler, etinden ayrıldığı açıkça belli olan Şaman 
figürleri ve maskeleri burada, Türk Şamanlarını sembolize etmektedir.  

Türk Şamanizm’inde maskeler, kırsal bölgelerde olduğu kadar, orman ve 
orman çevresindeki bölgelerde yaşayan Türk toplulukları arasında da bilinen 
ve kullanılan bir ayin aracıdır. Amur, Ussuri, Sufyun Nehirleri’ nin aşağı kıs-

87 Mircea Eliade,  Willard R. Trask, The Myth of the Eternal Return: or, Cosmos 
and History, Trans: Willard R. Trask,  New Jersey USA Princeton University Press,  
1974,p,13



90

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

mında, Amur Nehri’nin Sakaçi-Alyan bölgesinde, ondokuz kaya resminin yer 
aldığı büyük bir resim grubu bulunmuştur. Sakaçi-Alyan bölgesindeki bu kaya 
resimlerinde daha çok, şamanların ruhlar âleminde gezerken, tanınmamak için 
yüzlerine taktıkları maskelerden oluşan motifler yer almaktadır. Bu kaya resim-
leri arasında, insan iskeleti şeklindeki çizimler, şamanların bazı hallerde etinden 
ayrılarak, ruhlar alemini gezdiklerini, sonra geri dönerek ve etlerini yeniden 
birleştirerek, eski hallerine geri döndükleri yolundaki,  hala yaşamakta olan bir 
Şamanik inancı temsil etmektedir. 88  

Şamanik inanç sistemi nihayetinde sadece dinsel bir inanış biçiminden ibaret 
olmayıp, toplum yaşantısının neredeyse tamamına nüfuz ederek, yaşamın içeri-
sinde bulunan tüm sorgulamalara, tabiatın çözümlemeleri doğrultusunda, yanıtlar 
üretmiştir. İnsanların her türlü gözlem ve ihtiyaçlarına cevap olabilme doğrultu-
sunda gelişen bu inanç sistemi, bir anlamda, inanışın da ötesine geçerek, tabiatta 
yer alan diğer varlıklara zarar vermeksizin birlikte var olma felsefesi çerçevesinde 
şekillenmiştir. Ortaya koyduğu sembolizmden anlaşılacağı üzere yaşamsallığı en 
ön plana çıkartan bu inanç sistemi,  bu doğrultuda, diğer canlıların güçlü yanla-
rından sembolik olarak faydalanmak suretiyle hayata güçlü bir şekilde bağlanma 
yolunu salık vermiştir. Kendi içerisinde “doğal seleksiyon” mantığının en ilkel 
formunu barındıran Şamanik inanç sistemi, oldukça zengin ve son derece renkli 
bir temsil repertuarı oluşturmak suretiyle Türk ikonografisinin oluşumunun da te-
mel dinamiklerini içermektedir. Ortaya koyduğu sembolizm, Türk topluluklarının 
etrafında birleştiği mitolojinin ve bunun sonuncunda ortaya çıkan folklorun oluş-
masına neden olurken, aynı zamanda günümüzde Anadolu’da bile halen devam 
etmekte olan birçok inanışa da kaynaklık etmektedir.   

7. ORTA ASYA TÜRK COĞRAFYASI’NDAN ANADOLU’YA 
“SAÇ”A VE “ SAÇLIK”LARA YÖNELIK GELENEKSEL,  
BÜYÜSEL VE RITÜEL UYGULAMALAR
Anadolu’ya 1071’den çok daha önceleri gelmeye başlayan Türkler, bera-

berlerinde Animizm’in, Şamanizm’in, Manihaizm’in, Budizm’in ve Bâtıniliğin 

88 Ahmet Ali Arslan, “Türk Şamanizminin Kaynağına Doğru” , Selçuk Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Hakemli Dergisi, s.60, 2005 
http://www.sosyalbil.selcuk.edu.tr/sos_mak/makaleler/Ahmet%20Ali%20ARS-
LAN/57-74.pdf 18.02.2007, s.7



91

Sibel KILIÇ

yoğun izleriyle birlikte gelmişlerdir.89  Oldukça uzun süren göç dalgaları so-
nucu, Anadolu’ya yerleşen Müslüman Türkler, farklı uygarlıkların ve dinlerin 
kesiştiği bu topraklarda  her türlü etkilenmeye açık bir yaşam sürdürmüşlerdir. 

Bunların içerisinde en önemli etkileşim Şamanizm’in derin ve köklü izleri 
olmuş, etkisini ise halen sürdüren bir gelenek olarak devam etmektedir. Eski 
Türklerin “Tek Tanrı” düşüncesi ile Müslümanlığın “Tek Bir Yaratıcı” kavram-
larının uyumu, Türk töresi içinde de korunarak,   “Umay Ana”   Hz. Fatma 
ile, “Ülgen Ata” da Hz. Ali kişiliğine bürünerek sözlü kültürde yaşatılmıştır.90 
Böylece Şamanizm kimi zaman örf ve adetlerde, kimi zaman İslami bir görüntü 
altında, kimi zaman da olduğu gibi Anadolu halkının gündelik yaşamında var-
lığını sürdürmüştür. Bu gelenek ve göreneklerden birisi de saç ve saça yönelik 
uygulamalarda kendisini göstermiştir.  

Baş ve şakak süslerinin zeminini oluşturarak baş takılarının sergileme alanı 
saçın Orta Asya Türk toplulukları arasındaki özel önemine işaret etmek ve aynı 
zamanda Türkmen toplumu için, saçın inanç sistemi ve gelenekleri içerisindeki 
yerine, oradan da Anadolu’ya uzanan yansımalarına değinmek gerekir. 

Daha önce de bahsedildiği üzere, tüm arkaik topluluklarda olduğu gibi Türk-
men topluluklarında da kötülüklerden korunma yada kötülükleri savma gibi 
amaçlara hizmet eden  büyüsel pratiklerin yanı sıra,   art niyetli insanlar tara-
fından bir başkasına zarar vermek için yapılan büyülerde mevcuttur. Takı ge-
leneğinden yer almadığı ifade edilen kara büyüsel pratikler saç için önemli ve 
etkin bir uygulama alanı olmuştur.   Bu uygulama genel anlamıyla, kişiye zarar 
vermek için saçı aracı olarak kullanmakla alakalıdır.  Örneğin karı ile kocanın 
arasının açılması, evlenmek istemeyen kişinin evlenmeye ikna edilmesi,  ya da 
isteyen kişinin bundan vazgeçirilmesi vb. gibi bir takım olumsuz yönde maniple 
edici pratikler söz konusu olmuştur.91

89 Aydın Erdoğan, “Nasıl Müslüman Olduk?”, Başak Yayınları, Ankara-1994, s.197
90  Kutluay Erdoğan, a.g.e, s, 9-10
91 Öwez Muhammet Söyünhanow Muhammedov ile yapılan görüşme notlarından. 



92

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.41:  Kürtekçe, Çilesaçı,   Aşkabat Milli Müze S.Kılıç

Saçların sürekli uzayan dinamik yapısı ile ruhun özü ile ilişkisine ve ya-
şam gücünün ve enerjisinin ikametgâhı olduğuna inanılmaktadır.92  Bu nedenle 
Türkmen inanç ve geleneklerine göre saç, şeytanın alıp kötü emeller için kul-
lanmasından korkulması sebebiyle yere atılmayıp heykel benzeri bir bohça içe-
risinde ölene değin biriktirilerek ölü ile birlikte defnedilir.  Atılması halinde, 
beraberinde,  aklında yok olacağı inancının hâkim olması sebebiyle, kadınların 
kesilen saçı, ölürken birlikte gömülmek üzere bir bohça içerisinde saklanır. Ya 
da iki komşu duvarının arasında kalan ve ayakaltı olmayan bir yere gömülür.  
Konuya ilişkin hassasiyetler öyle boyutlara ulaşır ki, taranırken dökülen saçlar 
da mümkün olduğu ölçüde toplanarak, art niyetli kişilerin ve şeytanların eline 
geçerek kötü emellerine alet etmeleri önlenir.  Bu gelenek, “bir bütünün, par-
çasına uygulanacak olan büyünün bütüne yapacağı düşünülen etki”  ile alakalı 
olup, Sir James Frazer’in ikinci büyücülük sisteminin dayandırıldığı ilke olan 
“ Dokunma/Temas ya da Buluşma Yasası” ile ilişkilendirmek mümkündür. Bu 
yasa, “Maddi bir şeye ne yapılırsa,  yapılan şeyden, o nesne ile daha önce bir 
şekilde temas etmiş kişiyi de etkileyeceği”  esasına dayanır. Bu maddenin,  ki-
şinin uzuvlarına ilişkin bir madde ya da, kişi ile temas etmiş herhangi bir nesne 

92 Hermann Rudolpp, Der Türkmenenschmuck -Sammlung Kurt Gull, Mayer Verlag, 
Stuttgart,1984,p.17.



93

Sibel KILIÇ

olması mümkündür.93 

Bunun yanı sıra bir başka ifade şekli olan ‘Destek Alametleri Yasası’ gere-
ğince, parça bütüne ait olup bütüne ait bilgiye de beraberinde sahiptir. Evreni 
oluşturan en küçük birimde dahi bütüne ait bilgiler gizlidir. Tıpkı evrenin bir 
parçası olan insanda Tanrısal sırlar gizli olduğu gibi, insanın üzerinde taşıdığı 
bir takım büyüsel objeler de takan kişiye ait gizli spritüel sırlara hakim olmayı 
sağlar. Dolayısı ile bir bütünden ayrılan parçaya yapılacak büyüsel pratikler, ait 
olduğu kişiye büyüsel yollarla hükmü sağlayacaktır. Nitekim aynı yasanın bir 
uzantısı olarak, önceden birbirinin parçası olan ayrılmış parçalardan birine yapı-
lacak olan etki ait olduğu bütünü doğrudan etkileyecektir.94 Bu büyünün dokun-
ma ya da temas büyüsünden farkı birinde kişinin uzuvsal bir parçası olması ge-
rekirken diğerinin ise sadece dokunduğu herhangi bir objeye ilişkin olmasıdır. 

Dolayısı ile saçı atmak, yakmak ya da herhangi bir şekilde ona zarar vermek, 
günah ve zararlı sayıldığından, daima kontrol altında tutulmaya çalışılır. Keza, 
erkekler de saçlarını gelişigüzel yere atmayıp, toprağa gömerler. Saçlarını kur-
dele ile bağlayan bir Türkmen kadını, yatarken, inançları gereği  “hayat yolunda 
düğüm oluşmasını” engellemek için çıkarır. “Saçını tarayan kişinin saçlarından 
kıvılcım çıkarsa (elektriklenirse) o kişinin keyifli olduğuna, kesilen saç, güneş 
doğmadan evden çıkartılırsa, ölüm haberi geleceğine, sakal tarağı ile saç tara-
nırsa saçın ağaracağına ve döküleceğine, insan saçının yada sakalının, ölümü 
takiben yedi gün boyunca büyümeye devam ettiğine, kızların saçlarının önden 
kesilmesinin bahtlarının kapanmasına sebep olunacağına” inanmak gibi, saça 
dair birçok inanç ve gelenek vardır.”95 

Türkmen halk inançları gereğince çocuğun ilk saç kesimi, ilgi çekici bir ge-
leneğe tabidir.   Çocuğun ilk çıkan saçı gelecekte mutlu ve hayırlı bir evlat 
olması için mutlak suretle dayısı tarafından kesilir. “Çile” adı verilen bu saç 
parçası, kız çocuk ergenlik çağına girinceye, erkek çocuk ise sünnet oluncaya 
kadar dayısı tarafından saklanıp ardından muhafaza etmesi için kendisine teslim 
edilir. Kesim işlemi çocuğun yakınlarının davet edilerek, patlamış mısır, haşlan-
mış buğday, küncü, toy çöreği gibi ikramların yapıldığı bir törenle kutlanırken, 
çocuğa davetliler tarafından çeşitli hediyeler sunulur. Bu törende yenen hiçbir 
şey rastlantısal olmayıp, her birinin özel birer anlamı ve amacı bulunur. Yaşamı 

93 George  James  Frazer, Altın Dal, Çev: Mehmet D.Doğan, İstanbul, YKY.,  2004, s. 33
94  Ergun Türklerin Kültür Kökenleri, Sınır Ötesi Yayınları, İstanbul 2002
95  Ekrem Özbay, Türkmenistan’dan Anadolu’ya; Örf Adet ve Halk İnançları, İstanbul, 
IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2007, s. 107-108



94

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

boyunca bol ekmeğe ve bereketli sofralara sahip olması için “ekmek”, yemeği-
nin yavan olmaması için “küncü”, yolunun ak ve açık geleceğinin parlak olması 
için “patlamış mısır” ikram edilir. 96

Saça karşı gösterilen bu denli önem ve hassasiyetin,  İslâmiyet’ten önce de 
varlığını sürdüren, “baş bağlama” geleneği ile yakın ilişkisi olduğu bilinmekte-
dir.  Zira baş bağı ya da takısı kullanma geleneğini, bireyin fiziksel ve metafi-
ziksel olarak korunma altına alınma güdülerinin tetiklemiş olabileceği akla ya-
kın görünmektedir. Bunun yanı sıra, Sivas- Zara bölgesi yastık dokumalarında 
görülen, çocuk, kadın ya da önemli kişilerin bir tutam saçlarının dokumalara 
düğümlenmesi yine James Frazer’in “dokunma ya da buluşma” yasası ile ilişki-
lendirilebilecek bir uygulama olarak karşımıza çıkmaktadır. Keza bu yolla, bu 
defa, saç tutamına olumlu koruyucu güçler yüklenerek, bir tutam saçın kişinin 
tüm bedenini koruma altına alması ile ilişkili olabileceği muhtemeldir.97

Fot.42: ZARA-Demiryurt (Tödürge) Yastık Dokuması, 

Ayşe Lafçı, 1960- (S.Kılıç )

96 Yaşar Kalafat, “Türkmenistan Halk Sufizmine Dair Notlar”Milli Folklor Dergisi 
,C.4,S.26,s.24 1985
97 Sibel Kılıç, “ Orta Asya İkonografisinin Zara Halılarına Uzanan Yansımaları ve 
Halılarda Kullanılan Motiflerin Terminoloji/Tipoloji Sorunlarına İlişkin Değerlendirme 
Denemesi ” (Alan Araştırması),VIII. Ortaçağ ve Türk Dönemi Kazıları ve Sanat Tarihi 
Araştırmaları Sempozyumu, Denizli, 14-16 Ekim 2009



95

Sibel KILIÇ

8. DINSEL VE BÜYÜSEL TÜRKMEN TAKILARI
Takıların çoklu işlevleri arasında en eski ve etkin özelliği ile ilk sırayı alan 

“büyüsellik”,  esasen sadece belli bir grup takıya özgü niteliklerin ifadesi değil-
dir. Çünkü hemen hemen tüm Türkmen takıları, doğrudan ya da dolaylı olarak 
tılsımlı özellikleri ile ilkel çağlardan günümüze değin, insanları onlara atfedi-
len büyüsel ve doğaüstü güçlerle koruma altına almışlardır. Takılar “baraka” 
gücü sayesinde her türlü kötülük, uğursuzluk, hastalığa karşı savunma görevini 
görmekte olup, bu güç takıların, bir ya da birden fazla özelliklerine atfedilen 
büyüsel etkilerden alınır. Bunlar: takıların şekli, materyali, rengi,  üzerinde ba-
rındırdıkları büyüsel motifler, yazılar ve bunların haricinde, takılara eklenen, 
tılsımlı objelerdir.  Takıları amaç ve işlevlerine göre tipolojik olarak sınıflandır-
dığımızda, büyüsel ve tılsımlı özelliklerinin   diğer özelliklerine nispeten daha 
fazla önemli   ve yaygın olarak kullanıldıkları görülür.  Nitekim statüsel özellikli 
takılar günümüzde sadece düğün ritüellerinin bir parçası olarak ön plana çıkar-
ken, büyüsel takılar ise günümüzde günlük kullanımlarda da dahil olmak üzere 
halen etkinliğini ve geçerliğini korumaktadır.

 Konuya giriş kısmında da bahsedildiği üzere kadın takılarının tipolojik ba-
kımdan iç içe geçme durumları söz konusu olması dolayısıyla, ilgili başlıklar 
altında farklı yönlerden de analize tabi tutulmak üzere tekrar ele alınmıştır.  
Bunlar: Asık, Dağdan, Tumar, Bazbent, Dogaçir, Açarbağ, Goçboynuz, Heykel 
takılarıdır. Ancak bu noktada bir ayrıma önemli dikkat çekmek gerekir ki büyü-
sel etkili Türkmen takıları sadece sayılan takılarla sınırlı bir alanı ifade etmez. 
Çünkü,  büyüsel etkili Türkmen takıları kendi içlerinde ikiye ayrılırlar.  Bunlar 
takının bizzat kendisine yüklenen büyüsel işlevler itibarı ile “muska takı” sı-
nıfında işlenebilecek takılar ve takıların süsleme kompozisyonlarında yer alan 
tılsımlı ve büyüsel pratikler içeren motif simge ve sembollerden oluşan takılar-
dır. Bu bağlamda ele alındığında sadece “muska takı” sınıfında yer alan takıla-
rı değil tüm Türkmen takılarını bu gruba dahil etmemiz mümkündür. Nitekim 
takıların süsleme kompozisyonlarının ağırlık noktasını, eski inanç sistemlerinin 
pratikleri içerisinde yer alan, kabile koruyucusu totemik hayvanlar olan, yılan, 
koyun, koç, keçi, deve, kuş gibi kutsal hayvanların sembolik biçimleri,   tılsımlı 
bitkisel motiflerin stilizasyonları ve tabiat fenomenlerini içeren, bir takım, ay, 
yıldız güneş, yer, gök, su gibi kozmik anlamlar içeren  biçim simge semboller 
yer almaktadır. Bunların yanı sıra, Türkmen Halk Edebiyatı ve mitolojisinde 



96

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

işlenen devler, cinler ve ruhlar alemine yönelik bazı inançların bir uzantısı ola-
rak işlenen hayvansal motifler, keza büyüsel ve tılsımlı özellikler içeren takılar 
arasında yer almaktadır. Gerek büyüsel ve tılsımlı özellikleri ile ön planda olan 
bahsi geçen bu takılar, gerekse diğer tüm Türkmen takıları, içlerinde oldukça 
zengin bir kozmolojik ve teolojik simgesellik barındırmaktadır. 

Ayrıca bilindiği üzere, her Oğuz kabilesi kendisi için kutsal olduğuna inan-
dıkları koruyucu kült hayvanlarını seçmiş olduğu kutsal koruyucu hayvanlara 
sahip olup bunlar takıların yanı sıra hemen hemen tüm maddi kültür unsurlarına 
motif repertuarı olarak yansımış, birçok geleneksel ve küçük el sanatlarına süs-
leme ve kompozisyon şeması bakımından kaynaklık etmişlerdir. 

Bu bakımdan araştırmalar esnasında zaman zaman karşılaşılan, bazı takıların 
inançsal özelliklerine atfen  “batıl” konsepti içerisinde değerlendirmesinin doğ-
ru olmadığını olduğunu ifade etmek gerekir.

 Orta Asya flora ve faunasından kaynak alan Türkmen kozmolojisinin kutsal 
kabul edilen görsel ifade unsurları olan, hayvansal ve bitkisel motiflerin takı 
süsleme kompozisyonlarını “batıl inanç kökenli” olarak değerlendirmek olduk-
ça büyük bir handikaptır. Nitekim takılar, Türkmen kozmolojisinin önemli bir 
görsel ifade aracı olarak, onlar hakkında geliştirilen hikayelerin, söylencelerin 
ve bunlara bağlı olarak geliştirilen halk inançlarının, batıl inanç kapsamında 
değil, “mitolojik motifler” kapsamında değerlendirilmesi gerekir. 

Tarihsel süreçte birçok sosyolojik ve dinsel amaç ve işlevlere sahip olan ve 
aynı zamanda içerisinde köklü bir ikonografyak barındıran Türkmen takıları-
nı günümüzdeki yeri önemi anlam ve işlevleri bakımından değerlendiğimizde, 
değişen ve dönüşen zamana bağlı olarak,  birçok işlevini yitirdiğini görürüz. 
Ancak çok çeşitli işlevler içerisinde konu başlığına paralel olarak dinsel ve bü-
yüsel etkilerini irdelediğimizde bu etkilerin yaşam standartlarına paralel olarak 
azaldığını fakat hiçbir şekilde yok olmadığını görmekteyiz. Eski dönemlerin 
yaşam koşulları ve zorlu coğrafyası göz önünde bulundurulduğunda, takılara at-
fedilen büyüsel etkilerin önemli bir sığınma alanı oluşturması ve manevi bir güç 
unsuru olması kaçınılmazdır. Dolayısıyla takılara gösterilen inançsal ve dinsel 
itibar hayli yüksek olup,  bu özelliği takıların  ana kullanım sebeplerinden ilk ve 
en önemlisini oluşturmaktadır. Ancak günümüz Türkmenistan coğrafyasına ve 
çağın sosyo-kültürel yapısına bağlı olarak,  geleneksel Türkmen takılarına gös-
terilen ilgi eskiye oranla hayli düşük olmakla birlikte tamamıyla yok olmamış, 
düğün, kutlama ve çeşitli özel günlerde geleneksel takılarla donanmak süreğen 



97

Sibel KILIÇ

bir geleneği oluşturmuştur. Dolayısıyla geleneksel takılarda görülen form, bi-
çim, simge, sembol ve kompozisyon şeması bazen, tamamen aslına sadık ka-
larak tekrarlanmakta bazen ise çağdaş formlara entegre olmakla birlikte özde 
orijinal genel kompozisyon şemasına bağlı kalınmıştır.  

8.1. Tumar  

Bu takı büyüsel bağlamda diğer takılarla karşılaştırıldığında çoklu büyüsel 
fonksiyonlara sahip olan özellikleri ile müstesna bir yer kazanır. Nitekim, deve 
hörgücüne sahip olan formu, bu üçgen formun Türkmen sayı sembolizmindeki 
yeri ve önemi, silindirik büyü ve tılsım mahfazası ve nihayet, şeytanları ve kötü 
ruhları kovan sarkaçları ile komple ve yüksek bir koruyucu özellik arz eder. 

Fot.43: Tumar, Milli Müze,Aşkabat,S.Kılıç

Türkmen takıları arasında en etkin ve karakteristik muskalar arasında yer 
alan bu takının hörgüçlü türü olan üçgen biçimli formu, üç sayısının ve üçgen 
formun özel tılsımlı özelliklerini bünyesinde barındırır.  

Evrensel anlamda bereketin sembolü olan ve toplumlara göre ayrıca fark-
lı ikonografik anlamlar içeren üçgen form,  Hıristiyan topluluklarında baba- 
oğul-kutsal ruh,  Müslümanlarda, Orta Asya Türk topluluklarında ise, Yer-Gök-



98

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Su üçlemesinin sembolik ifadesi olarak dikkat çekmektedir. Dolayısıyla Tumar 
takısı için tercih edilen üçgen formunun, zaten bağımsız olarak tamamen tıl-
sımlı özellikler gösteren, silindirik, Kur’an mahfazası olarak kullanılan Tumar 
takısının anlamını ve etkisini güçlendiren, artıran bir unsur olduğunu söylemek 
mümkündür.

Fot.44: Silindirik Kur’an mahfazası olarak kullanılan Tumar, Merv Müzesi, 
S.Kılıç 

Geometrik semboller içerisinde üçgen,  tüm dünya topluluklarının inanç sis-
temlerinin pratikleri arasında yer alan ve toplumun kendi ikonografyasını geliş-
tirdiği özel bir formdur. Her ne kadar toplumların özgün sosyo-kültürel ve dini 
dokusuna paralel olarak farklı anlamlara sahip olsa da evrensel anlamda ortak 
olduğu yönü,  bu sembolün tüm toplumlarda olumlu ve ait olunan dine özgü 
kutsal anlamlara işaret etmesidir. Bu form Türkmen topluluklarında en güçlü 



99

Sibel KILIÇ

tılsımlı özellikleri barındıran bir form olarak, yüksek korunma ihtiyacı duyulan 
Türkmenistan coğrafyasında büyüsel etkisinden en çok faydalanılan formlardan 
biri olmuştur. Tılsımlı özellikler atfedilen üçgen form,  “Doğacir” ve  “Tumar-
ça”  gibi büyüsel takıların ana kompozisyon şemasını oluşturur. Bunun yanı 
sıra çeşitli Türkmen halıları, nakışları, seramikleri ve tüm küçük el sanatlarında 
üçgen,  en sık rastlanılan formlardan biri olmuştur.  

Fot.45: Talhatanbaba-Merv’de evlerde bulunan üçgen formlu muska nazarlık, 
S.Kılıç

 Nitekim Türkmenistan da üçgen, tunç ve taş devirlerinden itibaren, en çok 
kullanılan geometrik formlarda birisi olup Türkmen kültür ve sanatında merkezi 
önemi sahip olan bir kaç sembolden biridir. 

Altın Tepe’de bulunan tanrıça heykellerinin üzerinde görülen içi çizgi-
sel motiflerle dolgulanmış olan üçgenlerin Tanrının şehir koruyucusu olan Ay 
Tanrısı’nın kutsal karısını sembolize ettiği konusunda yorum getirilmiştir.  98  
Türkmenistan coğrafyasında hüküm süren farklı dinlere ve medeniyetlere bağlı 
olarak bu formun anlam ve içeriğinde bazı farklılıklar söz konusu olabilmek-
tedir. Örneğin, Budizm’de üçgen üç dünyayı ifade etmekte olup,  üçgenin tepe 
noktasının yöneliş kısmına göre anlamı değişir. Eğer tepe noktası yukarıya yön-
leniyorsa “erkekliğin”, tepe noktası aşağıya yönleniyorsa “kadınlığın” başlangı-

98 Gündogdıyev O. Türkmenlerin geçmişi, М., 1998, s. 223. 



100

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

cını ifade eder.99 Eski İskit100 topluluklarında ise, “dağ” formunun stilizasyonu 
olarak algılanmıştır. Türkmen halılarında dağ üç renkte ifade edilir. Beyaz dağ, 
kışın üzeri karla örtülü dağı, yeşil dağ, üzerinde yeşil bitki örtüsü olan dağı, sarı 
dağ ise, sonbaharda sararan bitki örtüsünden meydana gelen dağı ifade eder. 101 

İki üçgenin birleşiminden oluşan eşkenar dörtgen şeklinde pişmiş topraktan 
yapılan Tumar’ın 102 bazı yerel folklor araştırmacıları ya da halk arasında sergi-
lediği şekil itibarıyla birleşen iki çatıyı, yani yeni kurulmakta olan aile çatısını 
ifade ettiği belirtilmektedir. 

Türkmen Dünya algısının, teolojik ve kozmolojik yapısının birer görsel ifade 
unsurları olan takılar, İslamiyet öncesi dönemden başlayarak günümüze değin 
özdeki ve temeldeki anlamlarını ve ikonografyalarını koruyarak bir takım birey, 
grup, toplum yada boylar arasında değişen yapıya ve zamana bağlı olarak farklı 
anlamlar yüklenmiştir.  Bunlardan birisi de tumar takısı olup,   bu takıya ilişkin 
yorumlardan birisi de Tumarın “Kürteli bir bayan figürünün” stilizasyonu oldu-
ğu doğrultusundadır.103   

Tumarça adı verilen çocuk takısı kadınların taktığı Tumar takısına benzer 
olarak,  nazardan, cinlerden korunma amacıyla takılır. Çocuk tahyasının tepe-
sine,  çocuk giysinin omzuna takılan bu takıyı kadınlar boyuna asarak takarlar.   
Bu takı üçgen formlu olup,  üzerinde Türkmen takılarının karakteristik özelliği 
olarak gümüş üzerine altın kaplamalı,  akik taşlı ve aşağı kısmında zillerden ya 
da sivri formlardan oluşan “şalpe-şelpe” denilen sarkaçlar bulunur. Bazı tumar 
örnekleri oldukça büyük boyutlarda ve ağırlıklarda bulunmaktadır. 

99  Fomina N. I. Hint ve Çin kültürlerinde Gökyüzü ile Yerin arasındaki bağlantıları 
hakkında düşünce. Doğunun manevi kültüründe insan ve tabiat, kitabında. – М., 2004, 
s. 153.  
100  İskitler, Hint – Avrupa dil ailesinin Demirkazık Aryan dil grubuna dahil olan, 
Masagit, Sarmat ve Sakalarla akraba olan topluluğa verilen addır. 
101 A.Öräýew, Geçmişden Eşidilýän ýaň.,  Aşgabat, 1992, s.47.
102 Aynabat Omarova, Türkmen Dünyası Jurnalı, Türkmenistanyn Metbugat Merkezi, 
28 Ekim 2010 Aşgabat.

103 Azat Hudayberdiyewiç Annayew ile yapılan görüşme notlarından 11.09.2010  



101

Sibel KILIÇ

Fot.46: Tumar, Öwez Muhammet Kuyumcunun Atölyesinden S.Kılıç

Fot.47: Tumar, Milli Müze Aşkabat,S.Kılıç



102

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Takının aşağı bölgesinde ise keza hemen hemen birçok takıda olduğu gibi 
yılanbaşı şeklinde uzanan sivri formlar büyüsel etkiyi ikiye katlayan özellik 
gösterirler.

Fot.48:Tumar, Aşkabat Çöl Pazarı (S.Kılıç)

Türkmen topluluklarında göğüs üzerinde taşınan Tumar takısı aynı zamanda 
bir tür muska mahfazası işlevi de görmektedir.   Dolayısıyla kağıt yada ben-
zeri gibi kolay zarar gören  materyallerden hazırlanan muskalar metal aksam 
içerisinde koruma altına alındıkları gibi aynı zamanda beden üzerinde süsleme 
özelliği ile de dikkat çekerek çift yönlü  fonksiyonel özelliğe sahip olmuştur.      

Doğa-Tumar kelimesinin ise kolektif bir anlamı vardır. Türkmence de bu 
kötü nazardan koruyan kutsal dualar ve yazılar anlamına gelmektedir. Üçgen 
şeklinde göğüs takısı olarak kullanılan tumar erkek tabiatını sembolize ederken 
eşkenar dörtgen şeklinde olanlar ise insanoğlunun doğumunu sembolize ederler. 
Bazı kaynaklara göre ise eşkenar dörtgen şeklinde olan tumarlar kadın tabiatı-
nı sembolize ederler Genel kural olarak tumar silindirik, üçgen ve dikdörtgen 
formda yapılmakta ve farklı boyutlara sahiptir. Türkmen inancına göre tumar,  
kadının bir batında birden fazla çocuk yapabilme özelliğine sahip olmasını sağ-
layan önemli bir tılsımlı objedir. 104  

104 M. AGAJANOVA,  “Amulets in Jewellery on Türkmen Peoples”, Miras, 4/2002. p.137,142. 



103

Sibel KILIÇ

Bu takıda tıpkı diğer tılsımlı ve büyüsel takılar gibi, sağlıklı olmak, eş, sevgi-
li gibi karşı cinsle  kurulan  duygusal ilişkilerde olumlu manipülasyon, her türlü 
dış tehlikelerden,  kötü ruhların olumsuz etkilerinden ve nazardan korunmak, 
kişisel zeka ve becerilerinin artması, kötü davranışların yok olması gibi çoklu 
beklentileri içerisinde barındıran bir takıdır.  Tumarın muska mahfazası işlevini 
gören silindirik kısmına bu konuda yetkin kişiler tarafından hazırlanan bolluk 
bereket, sağlık ve selamet için yazılmış dualar konmaktadır.  Bu dualar,   klasik 
olarak kağıt üzerine yazılmasının yanı sıra ayrıca,  Hac ziyaretinden dönüşte ge-
tirilen toprak,  kutsal su ile yıkanmış “baraka” adı verilen bez parçaları,   kutsal 
olduğuna inanılan kişilerin mezarlarından edinilen toprak, kömür, tuz gibi şey-
lerde okunup üflenmek vasıtasıyla tumarların muska bölmesine yerleştirilir.105 
Bazen ise, bunun içerisinde sadece iğne ve iplik bulundururlar.106 Ayrıca tılsımlı 
etkileri artırmak üzere Tumarın muska bölmesine akik ve firuze taşları da ek-
lenir. Böylece, bu takıyı takan kişi, dış tehlikelere karşı tanrısal koruma altına 
alındığı gibi aynı zamanda, kaynağını Tanrıdan alan yüksek bir bolluk ve bere-
kete haiz olur.107 Türkmen topluluklarında, İslamiyet sonrası dönemde Tumar 
ya da benzeri muska mahfazası işlevini de gören takılar, satılmak istendiğinde, 
içerisinde bulunan tılsımlı objeler çıkartılarak, bir bez parçası içerisine yerleşti-
rilip, muska formu verilmek suretiyle üzerlerinde taşımaya devam ederler. 

Çünkü bu muskaların tamamıyla kişiye ve kişisel durumlara özel olarak ha-
zırlanmış olması sebebi ile takıyla birlikte muska da gözden çıkarılmayıp kul-
lanılmaya devam eder.  Ayrıca bu özel inanç objelerinin satılmak suretiyle İsla-
miyet ile bağlantısı olmayan insanların eline geçmesi engellenmek istenmiştir.     

Böylece muskanın tamamıyla kişiye özel olan tabiatı nedeniyle sahip çıkıl-
masının yanı sıra, İslam dinine özgü olan Kuran-ı Kerim, Sure, Ayet gibi kutsal 
varlıkların materyal bir ticaret aracı olarak kullanılarak, manevi yapısına zarar 
gelmesi önlenmek istenmiştir.  

Ayrıca, bu konuyla ilişkili olarak:   19. Yüzyıl’ın  sonlarında Türkmenistan´ı 
ziyaret eden Lansdell  Türkmen çadırında  takı satın aldığını  anlatmakta ve 
şöyle devam etmektedir: ”buna karşın çocuğun beresine sıkıca takılmış büyüsel    
takısını  bana satmak   istemediler. Aksi halde cocuklarının hasta olacağı  düsün-

105 Kömür ateşe işaret ederken tuz ise berraklığa işaret eder. Kömür ateşinin insanları 
korurken tuz ile ise geleceğin aydınlık ve tuz gibi ak olmasına ilişkin güdüleyici bir etki 
yapar.  Durmuş Tatlılıoğlu, “Türkmen Irımları,(Halk İnanışları) http://eskiweb.cumhuri-
yet.edu.tr/edergi/makale/278.pdf, 25.01.2011. 
106 The Sacred Decorative Adornments of The Turkmen People  
107 M.Agajonova, ibid.  



104

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

cesindeydiler”  şeklinde bir ifadesi bulunmaktadır.  108

Türkmen toplumlarında kız ve erkek çocuklar büyüme esnasında büyük an-
neleriyle sıkı bir ilişki içerisindedirler. Hem kız hem de erkek çocuk 6 yada 
9 yaşına geldiklerinde erişkinlerin sosyo-iktisadi yaşama adapte edilmek için 
erkek ve kız kimliğinin rollerine uygun olan işlerine entegre edilmeye çalışılır.  
Erkek çocuklar tarımsal faaliyetler ve hayvancılıkla ilgili pratiklere yavaş yavaş 
dahil edilmeye başlanırken, yetişkin erkekler özellikle at ile bilgi ve birikimle-
rini çocuklara aktarırlar.109  

8.2. Dağdan Takısında Görülen Büyüsel ve Tılsımlı Unsurlar 

İri boyutlarda olan bu takının alışılagelmiş kullanımı, basit bir şekilde göğse 
asılmasıdır.   Küçük boyutlardaki dağdan takısının erkek çocuk takısı olarak 
kullanılmasının yanı sıra,   birden çok gümüş dağdan muskasının aynı ip üzeri-
ne dizilmesi suretiyle, gerdanlık kolye şeklinde asılarak kullanıldığı da olur. 110     
Türkmen büyüsel takılarının en önemlileri arasında bulunan bu takının genel 
kompozisyon şemasının, Merethal takısının yüzeyinde görülen kabartmalarla 
benzerlik göstermesi ilgi çekici bir özellik olarak karşımıza çıkmaktadır. 

      Fot.49: Şalpeli Dağdan Takıları, Aşkabat Çöl Pazarı, S.Kılıç

108 Hermann Rudolpp, Der Türkmenenschmuck -Sammlung Kurt Gull, Mayer Verlag, 
Stuttgart,1984,p.17.
109 Hermann Rudolpp, Der Türkmenenschmuck -Sammlung Kurt Gull, Mayer Verlag, 
Stuttgart,1984,p.17.
110 Hermann Rudolpp, Der Türkmenenschmuck -Sammlung Kurt Gull, Mayer Verlag, 
Stuttgart,1984,p.17.



105

Sibel KILIÇ

      Fot.50: Şalpeli Dağdan Takıları, Aşkabat Çöl Pazarı, S.Kılıç

Fot.51: Merethal, Türkmen Baş Milli Müzesi Özel Koleksiyonu, 

Aşkabat S.Kılıç



106

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Fot.52: Merethal, Türkmen Baş Milli Müzesi Özel Koleksiyonu, Aşkabat S.Kılıç

Kadınlar ve Çocuklar tarafından kullanılan bu takı, dağlarda yetişen sert 
gövdeli bir ağaç türü olan Dağdan Ağacı ile ilişkilendirilmiştir. Kutsal olduğuna 
inanılan bu ağacın formu kurbağa yada kaplumbağaya benzetilerek takı formu-
na dönüştürülmüştür.111 Kötü nazardan ve sözden koruduğuna olan inanç nedeni 
ile sert yapılı olan Dağdan ağacının dallarının avcı ve çobanlar tarafından kesi-
lerek, bunlardan figürler ve muska olarak kullanılacak olan bazı tılsımlı objeler 
yapılması, asil bir iş olarak kabul edilmiştir.112 Bu takının en arkaik örneklerinin 
metal yerine,   çok sert ve dayanıklı ağaçlar olan dağdan ağacından yapılmış 
oldukları gözlemlenmiştir. Köpetdağ dağlarında yetişen, sertlik ve dayanıklılık 
bakımından diğer ağaç türlerinden farklılık gösteren bu ağaç,   işlendikten sonra 
fildişi rengine dönüşmekte olup, büyüsel etkisinin yanı sıra ilginç ve estetik bir 
görünüm kazanmaktadır.113 Ayrıca, Dağdan ağacı kullanılarak yapılan ve adına 
Goçşah, Doğacık, Arçadcık, gibi isimler verilen figürlerinde insanı kötü nazara 

111  “The Sacred Decorative Adornments of The Turkmen People”   Diyar Magazine, 
6/2006. 
112 G.Kıyasova, “Ancient Works of Art” Miras, 4/2003,p.  138.

113 ВЛАДИМИР  СЕРГЕЕВИЧ  ЗАЛЕТАЕВ (Vladimir Sergeyeviç Zaletayev),ДРЕВНИЕ  
И НОВЫЕ  ДОРОГИ  ТУРКМЕНИИ  , МОСКВА  “ИСКУССТВО”  (Moskva 
“İskusstvo”),  1979,s.110.



107

Sibel KILIÇ

karşı koruduğuna inanılmaktadır.114   

Söz konusu büyüsel etkiler sadece kesilen formun tılsımlı etkileri ile alakalı 
olmayıp aynı zamanda dağdan ağacının sert bir yapıya sahip olması nedeni ile 
içine şeytanın işlemeyeceği konusunda hâkim bir inanışın söz konusu olma-
sından da kaynaklanmakta, dolayısıyla bu ağaç, tercih edilen özel bir malzeme 
olma özelliğini korumaktadır. Bunun yanı sıra, malzemenin sert yapısı takının 
kuşaktan kuşağa sağlam bir şekilde kalmasını sağlayarak kullanılan yapı mal-
zemesine ayrı bir önem katmaktadır.115 Oğuzların dağdan ağacının kutsallığına 
ilişkin atasözleri de bulunmakta olup, bunlardan birisi : “Dağdanlı kaymaz, kay-
sa da ölmez” dir.116   

Birçok Türkmen takısında olduğu gibi Dağdanlar şelpeli ve şelpesiz olmak 
üzere ikiye ayrılırlar. Şelpeli denmesi için en az iki ya da üç sıra sarkaça sahip 
olması gerekir. Şelpeli dağdanlar, yapısal olarak şelpesiz olanlardan çok daha 
zengin şekilde süslenmiş olup, basit yapımlı Dağdanlar dan farklı özellikler gös-
terirler.  Çocukluktan yaşlılığa değin her kadın tarafından takılması nedeniyle 
irili ufaklı birçok boyutu bulunmaktadır. Öyle ki “Tosbağa Dağdan” adı verilen 
ve on yaşındaki bir kaplumbağa boyutunda üretilmiş olan dağdanlara da rast-
lanmaktadır. 

Dağdan takısının ana kompozisyon şeması bugüne değin en çok tartışılan 
ve en fazla büyüsel anlamlar yüklenen, Orta Asya hayvan sembolizminin ise 
nerdeyse tümünü içeren konsantre bir ikonografyanın atfedildiği özel bir takı 
olmuştur. Dolayısıyla bu takının analiz ve yorumlarında, eleştirmenin özgün 
bakışı ve düşünce sisteminin öncülüğünde mevcut birikimlerinin harmanlanma-
sı sonucunda ortaya koyduğu değerlendirmeler esas alınmıştır. Bu doğrultuda 
eleştirmenlerin bu takıya ana ve ara anlamlar olmak üzere birden fazla çıkarım-
da bulunmaları söz konusu olmuştur.117   Dağdan’ın genel kompozisyon şeması 
hakkında yapılan yorum ve değerlendirmeler tarihsel süreç içerisinde birbirin-
den oldukça farklı karakterler sergilerler. Bunlar arasında en yaygın olanlar, 

114 KIYASOVA, G. “Ancient Works of Art” Miras, 4/2003,p.  138
115 5.	 ATAYEV, G. Sähet Öwezberdiýew, “Yuwelırnıye Izdelıye Türkmen, Türk-
menleriň Zergärçilik Önümleri  (Çev: B.Söyunov), Türkmenistan SSR Bilim Toplulu-
ğu Jemgiyeti Rotaprinti, Aşkabat 1988,s.17.  (ruscha harflarla : Ювелирные изделия 
туркмен)20
116 KIYASOVA, G. “Ancient Works of Art” Miras, 4/2003,p.  138 
117 ATAYEV, G. Sähet Öwezberdiýew, “Yuwelırnıye Izdelıye Türkmen, Türkmenleriň 
Zergärçilik Önümleri  (Çev: B.Söyunov), Türkmenistan SSR Bilim Topluluğu Jemgiye-
ti Rotaprinti, Aşkabat 1988,s.17.  (ruscha harflarla : Ювелирные изделия туркмен)20  



108

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

Mısır medeniyetinde kutsal olarak addedilen bir böcek türü olan “Skrabe”, 
kaplumbağa, kurbağa, öküz, koyun, kurt hayat ağacı ve doğuran kadın stilizas-
yonudur. Bu yorumlar arasında, içerdikleri ikonografya ve simgesel dil itibarı 
ile birinin diğerlerini kapsadığı seçenek, kadın stilizasyonudur. Çünkü kadın, 
ilkel Türkmen topluluklarında en eski sembollerden biri olup bereketin, bollu-
ğun, yaşamın, uzun ömrün, doğurganlığın özetle Türkmenistan topluluklarının 
yaşam, hayatta kalmak ilkelerinin en konsantre anlatım şeklini ifade eder. Nite-
kim bu form örnekte görülen oldukça eski ve ünik bir Asık takısında, merkezin 
üzerinde konumlanan biçimde realist bir üslupta ifade edilmiştir.  

Dağdanlar da görülen figüratif empresyonların yanı sıra ana kompozisyon 
şemasına eklemlenen hayvansal semboller, takının yaşamsallık vurgularını ve 
kozmolojik anlamlarını güçlendirirler. Örneğin,  doğuran kadın stilizasyonunu 
içeren kadının iki kolu kartal başı şeklinde tasvir edilmiş olup, Selçuklu döne-
minin ambleminde görülen hanedanlık sembolü çift başlı kartal formu ile özdeş 
bir biçimsel özellik gösterir. Ayrıca, merkez tepe noktasına da görülen hayat 
ağacı formu dağdan ağacından aldığı büyüsel ve tılsımlı özellikleri toplayan bir 
özellik gösterir. Dağdanın orta bölgesinde yan yana konumlanmış iki koçboy-
nuzu ise Yer- Gök ikilemesine işaret eden son derece önemli ikonografik veri-
lerdir. Birçok takıda olduğu gibi Dağdan takısının pandantifleri de yılanbaşının 
sembolik şeklinden oluşmakta olup, bu figürün yüksek büyüsel etkileri ile tam 
ve bütüncül bir koruyuculuğa ulaştırılmıştır.   Böylece takı, figüratif, hayvansal 
ve bitkisel olmak üzere üçlü bir ikonografyaya sahip olan ve nerdeyse tüm Orta 
Asya ikonografyasının konsantre görsel ifadeciliğini içeren güçlü bir ikonik 
semboldür. 

Dağdan takısı hakkında yapılan ilginç yorumlardan birisine göre ise;  Parfiya 
da kutsal ateşin ve hayvanların güç birliğini sembolize etmek amacı ile hayvan 
şeklinde lambalar yapılmıştır. Dağdan takıları arasında sırtında lamba olan gü-
vercin tasvirine de rastlanmaktadır. Bu durum dikkate alındığında, güvercin-
lerin bu şekilde resmedilmesinin Parfiya devleti zamanına dayanan bir durum 
olduğu sonucuna varılır.118 

On yaşındaki bir kaplumbağa boyutunda  “Kaplumbağa Dağdan” adı veri-
len (Mişbağa Dağdan)   oldukça iri boyutlu dağdan takısının yanı sıra, tırnaktan 

118 M.Agajanova, “Amulets in Jewellery on Turkmen Peoples”, Miras, 4/2002. 
p.137,142  



109

Sibel KILIÇ

biraz daha büyük olan oldukça küçüklerine de rastlanmaktadır.119 Küçük boy-
daki bu takılar nazarlık olarak halen yeni doğan bebekleri her türlü kötü göz ve 
tehlikelerden koruması için takılmaya devam etmektedir. 

Fot.53: Dagdanlı Türkmen bebeği

Bu figür hakkında yapılan yorumlar arasında en yaygınlardan birisini Türk-
menlerin,  “çalışkanlık” özelliği nedeniyle hayran kaldıkları “Skrabe” böceği 
oluşturur. Dağdan, skrabenin yukarı doğru tırmanan biçimi ile özdeşleştirilir-
ken, takının şalpelerinin ise böceğin gerisinde bıraktığı izi ifade ettiği düşünül-
müştür. Bu form ayrıca güneş diski ile de ilişkilendirilip, yüksek enerji kaynağı 
olarak yorumlanmıştır.120 Bu görüş, desteğini Türkmen uygulamalı sanatlarında 
sıkça yer alan ve kıymetli taşlarla dekore edilen böcek motifinden almıştır. Ay-
rıca biçimlerinin birbirlerine çok benzer olması ve her iki formun da Türkmen 

119 ВЛАДИМИР  СЕРГЕЕВИЧ  ЗАЛЕТАЕВ (Vladimir Sergeyeviç 
Zaletayev),ДРЕВНИЕ  И НОВЫЕ  ДОРОГИ  ТУРКМЕНИИ (Türkmenlerin eski ve 
yeni yolları) , МОСКВА  “ИСКУССТВО”  (Moskva “İskusstvo”),  1979,s.99.
120 ВЛАДИМИР  СЕРГЕЕВИЧ  ЗАЛЕТАЕВ (Vladimir Sergeyeviç 
Zaletayev),ДРЕВНИЕ  И НОВЫЕ  ДОРОГИ  ТУРКМЕНИИ   , МОСКВА  
“ИСКУССТВО”  (Moskva “İskusstvo”),  1979,s.99.



110

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

ikonografyası bakımından önem taşıması itibarıyla, böcek ve kurbağa formuna 
ilişkin değerlendirmeler bazen ayrı ayrı yapılırken bazen ise ikisinin bir arada 
harmanlandığı yorumlarda söz konusu olmuştur.121   

Skrabe formunun zooloji uzmanları tarafından “zootoksonomik” metot122 ile 
uygulanan bir atıf olduğunun tespit edildiği ifade edilmekle birlikte, aynı dü-
şünce sistemi içerisinde dağdan formuna, koyun, kurt, kertenkele, ayı, kurbağa, 
öküz, at başı, güvercin ve hatta kobra yılanı formları da atfedilerek komplike 
ve grift anlamlar zinciri yüklenmiştir.  Scrabe formu Orta Asya coğrafyasında 
Toprakkale ve Horezm bölgelerindeki araştırmalar esnasında bulunmuş olup, 
Mısır’dan ticaret ya da başka yollarla taşınmış olan bir takım objelerle gelmiş 
olduğu ifade edilmektedir.

Rus Arkeolog S.P.Tolstov tarafından Oğuzların hayvan sembolizmi, öküz 
ve yılan grubu olmak üzere ikiye ayrılmıştır. Öküz grubunun,  güneş, erkek 
soyu, altın ve demir ile bağlantısı vardır. Bu gruba koyun, köpek, tilki totemleri 
girmektedir.  Yılan grubunun ise gece, Ay, toprak ve kadın soyu ile bağlantısı 
olup, bu gruba yılan, at, keçi, ayı, kurt, geyik, kertenkele, kaplumbağa ve balık 
girmektedir. Metali ise bakırdır.   Her iki grubun da su ile bağlantısı olup,    “Su 
Tanrılığı” ortak adı ile anılmaktadır.   Dolayısı ile öküz ve yılan grubundan bir 
kaç tanesinin stilizasyonunu bir arada içerisinde barındırdığı ifade edilen dağda-
nın çoklu tılsımlı ve büyüsel gücüde beraberinde getirdiği ifade edilmektedir.123 
Form bileşenleri arasında değerlendirme farklılıkları görülmüş olsa da birleşilen 
ortak nokta, dağdan takısı birden fazla biçim ve anlamı içerisinde barındıran 
çoklu tılsımlı özelliklere sahip özel ve önemli bir “muska takı” sınıfında yer 
alan en önemli büyüsel takılardan birisi olduğudur.

Dağdan takısı geleneğinin Türkmenler tarafından istikrarlı bir şekilde sür-
dürülmesinde ana neden olarak eski öz kültürlerinin ve inanç sistemlerinin et-
kisinin yüksek olduğu açıktır. Çünkü bilhassa tılsımlı özellikleri ile dikkat çe-
ken Tumar, Gülyaka, Dağdan gibi takıların kompozisyon şemaları ve süsleme 

121 M.Agajanova, “Amulets in Jewellery on Turkmen Peoples”, Miras, 4/2002. 
p.137,142
122 Bu metot bir hayvanın birden fazla genetik ve fizyolojik özelliğinin ayrı takılarda ve 
kuyum ustalarının üsluplarında ortak olarak gözlemlenmesi sonucunda varılan biçimsel 
yorum birliğine denir. 
123 ВЛАДИМИР СЕРГЕЕВИЧ ЗАЛЕТАЕВ (Vladimir Sergeyeviç Zaletayev), 
ДРЕВНИЕ И НОВЫЕ ДОРОГИ ТУРКМЕНИИ, МОСКВА “ИСКУССТВО”  
(Moskva “İskusstvo”),  1979,s.103,104, 105,106,110.



111

Sibel KILIÇ

özellikleri nerede ise tamamı ile aynı bırakılmıştır. Bunda hem bilinçaltı hem 
de bilinç üstü inançsal itibar ve geleneksel hassasiyetlerin etkisi bulunmaktadır. 
Nitekim bilhassa inançsal takıların eski anlam ve önemleri bu takıları takan ner-
deyse her yaştan Türkmen kadını tarafından bilinmektedir. Ayrıca halen muska 
mahfazası olarak doğrudan doğruya kullanılan antik ve yeni üretilen takıların 
kullanıldığına da şahit olunmuştur.  Sonuç itibarıyla, bu takıların günümüz 
Türkmenistan’ında sadece süslenme fonksiyonları ile varlığını sürdürmediği 
düşünülmektedir. Ancak şu noktaya da değinmeden geçilmemelidir ki,     muska 
takıların boyutu ve süsleme özelliklerinin zenginliği, muskanın önüne geçerek, 
içerisinde bulunan tılsımlı obje ve duaların yazılı olduğu kâğıtlar ikincil öneme 
haiz olmuştur. Zira zaten takıların hem kendisi hemde içerisinde barındırdık-
ları büyüsel süsleme özellikleri ile her biri bağımsız birer büyüsel obje olarak 
içerisine konan duaya duyulan itibarı ikinci plana itmiştir.  Nitekim bu muska 
mahfazaları açılır kapanır aksamlara sahip olmayıp sembolik olarak tasarlan-
mışlardır.

SONUÇ
Günümüzde halen Türk ve İslam dünyasında söz konusu rakamların büyüsel 

ve tılsımlı güçlerine itibar edilmekte ve insan yaşamında önemli olan bir takım 
kararlarda itibar edilmeye devam etmektedir.  Örneğin düğün gibi özel günlerin 
tarihleri, günlük yaşama ilişkin bir takım pratikler ve bilhassa yeni satın alınan 
her şey için uğurlu addettikleri günleri tercih etmişlerdir.  Sahetli Gün adı veri-
len bu günlerde yapılan işlerin, hayırlı, uğurlu olacağına ve dolayısıyla mutluluk 
getireceğine duyulan inanç söz konusu olmaya devam etmektedir.   

Sayıların, spritüal ve mistik  unsurlarla ilişkili olarak, tılsım ve büyüsel 
amaçlarla kullanılmalarının yanı sıra,  Orta Asya coğrafyasındaki asıl önemi;  
Dünya’yı algılama, kavrama, sistematize etme, yaşamlarını kolaylaştırma gibi 
bir dizi yaşamsal ve felsefi fonksiyonlar da üstlenmiş olmalarıdır.  



112

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

KAYNAKÇA

1.	 AGAJANOVA, M. “Amulets in Jewellery  on Türkmen Peoples”, Miras, 4/2002 
.p.137,142 

2.	 ANNAYEW, Azat Hudayberdiyewiç,  ile yapılan Görüşme notlarından. 11.09.2010

3.	 ARSLAN, Ahmet Ali, “Türk Şamanizminin Kaynağına Doğru” Selçuk Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Hakemli Dergisi, S.60, 2005 http://www.sosyalbil.selcuk.
edu.tr/sos_mak/makaleler/Ahmet%20Ali%20ARSLAN/57-74.pdf 18.02.2007

4.	 ARTUN, Erman “Adana ve Osmaniye Halk Kültüründe Giyim Kuşam Geleneği”, 
http://turkoloji.cu.edu.tr/Halkbilim/erman_artun_giyim_kusam.pdf

5.	 ATAYEV, G. Sähet Öwezberdiýew, “Yuwelırnıye Izdelıye Türkmen, Türkmenle-
riň Zergärçilik Önümleri  (Çev: B.Söyunov), Türkmenistan SSR Bilim Topluluğu 
Jemgiyeti Rotaprinti, Aşkabat 1988,s.17.  (ruscha harflarla : Ювелирные изделия 
туркмен)20 NUMARADEKI  KAYNAKLA AYNI

6.	 AYDOGDYEV ORAZGELDI., “Saparmyrat Türkmenbaşy Adyndky Türkmenis-
tanyn Milli Muzeyi, Aşgabat 2011. 

7.	 BALDICK, Julian, Animal and Shaman: Ancient Religions of Central Asia, B. Tau-
ris & Co. Ltd. London, UK 2000,  p.39

8.	 BAYAT, F. (2006) Ana Hatlarıyla Türk Şamanlığı, Ötüken Yayınları, İstanbul

9.	 BLACKWELL, Carole Tradition and Society in Türkmenistan: Gender, Oral Cultu-
re and Song,  Curzon Press, Richmond (Surrey) UK, 2001,p.39 

10.	CANDAN, Ergun Türklerin Kültür Kökenleri, Sınır Ötesi Yayınları, İstanbul 2002

11.	ÇELİK, İsmail Nazar, Nazarlık ve İlgili Büyüsel İşlemler, Boğaziçi Üniversitesi 
Halk Bilimi Yıllığı, 1974 İstanbul, s.155-185

12.	ÇIBLAK, Nilgün, Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı Uygu-
lamalar, Türklük Bilimi Araştırmaları (TÜBAR), S.15, 2004,  s.103-125

13.	ÇIBLAK, Nilgün, (2010) Tahtacılarda Üç Sayısı ve Üçleme, Türk Kültürü ve Ha-
cıbektaş Veli Araştırma Dergisi, 2010/56, s.73-92.Bkz. http://www.hbvdergisi.gazi.
edu.tr/index.php/TKHBVD/article/view/1211

14.	ÇİÇEK, Ümit “Göz Boncuğu”  İzmir Ticaret Odası,  http://www.izto.org.tr/NR/
rdonlyres/B942DEAC-917E-4200-81F5- D065174DF75/11796/boncuk.pdf, 12.12 



113

Sibel KILIÇ

2009,p.1-35

15.	ÇORUHLU, Yaşar, Türk Mitolojisinin Anahtarları, İstanbul, Kabalcı Yayınevi,  
2002

16.	Diyar Magazine, 6/2006, The Sacred Decorative Adornments of The Türkmen Pe-
ople 

17.	DURBİLMEZ, Bayram  “ Türk Kültüründe ve Fütuvvethamelerde Üç Sayısı” Ahilik 
Araştırmaları Dergisi, C. 1. S.2. Ankara 2005, s.28

18.	ELIADE, Mircea-  Willard R. Trask, The Myth of the Eternal Return: or, Cosmos 
and History, Trans: Willard R. Trask,  New Jersey USA Princeton University Press,  
1974,p,13

19.	ERDOĞAN, Aydın  Nasıl Müslüman Olduk? Başak Yayınları, Ankara-1994, s.197

20.	FOMINA, N. I.,  Hint ve Çin Kültürlerinde Gökyüzü ile Yerin arasındaki Bağlantı-
ları,  Doğunun Manevi Kültüründe İnsan ve Tabiat,   М., 2004, s. 153.

21.	FRAZER, Sir, George James, Altın Dal,  Çev: Mehmet D.Doğan, YKY, 

İstanbul 2004.

22.	GİBBON, Kate Fitz , “Turkoman Jewellery”, Ornament Magazines Volume 22 
Number 3, Spring 1999 issue

23.	GOÇMURADOV, Bayram,  Türkmen Halk Yrymlary, - Aşkabat., Magarif  Yayını. 
1995, s. 3 

24.	GÖKALP, Ziya Gökalp, Türk Töresi, İstanbul Toker Yayınları,  1963, s.105,41

25.	GÜNDOĞDIYEV, O. Türkmenlerin geçmişi; М., 1998, s. 223. Bu yukardada ýar 
tekrarlanmysh

26.	GÜNDOĞDUYEV, O. A. “Revived Symbols of Türkmen People”, Miras Issue: 
1/2002 pp137-140 

27.	GÜNGÖR, Harun, Eski Türklerde Din ve Düşünce, Türkler, C.3, Ankara, Yeni Tür-
kiye Yayınları, 2000, s.265

28.	  Gyzylgül Kyýasowa, Zergärçilik sözlügi, “Ylym”  Neşiryaty, 2003  

29.	Hoştaş, G “İslamiyet Öncesi Türklerde Büyü Algısı”, Türk Tarihi Araştırmaları 
Dergisi, 7(2), Aralık 2022, s. 111-131. DOI No: https://doi.org/10.56252/turkta-
rars.1183295

30.	İMAMUDDİN, S.M., Çev: Menderes Gürkan “İslam Hukukunun Prensipleri” Sos-
yal Bilimler Enstitüsü Dergisi Sayı : 15 Yıl : 2003/2,s.239-247  



114

Eski Türklerde Büyü Olgusu-Türkmenistan Takı Geleneğine Yansıması

31.	İNAN, Abdülkadir “Divan-ı Lügat-ı Türk’te Şamanizm’e ait kelimeler” , Türk Kül-
türü S.100, Şubat 1971, s.20 

32.	KALAFAT, Yaşar, “Türkmenistan Halk Sufizmine Dair Notlar” Milli Folklor Dergi-
si ,C.4,S.26,s.24, 1985 

33.	KALAFAT, Yaşar, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Atatürk Kültür 
Merkezi Yayınları, Ankara 1995

34.	KARADAŞ, Cağfer, “Büyü ve Din, İslâmî Nokta-ı Nazardan Bir Değerlendirme”, 
Usul Dergisi S.1, s. 113-115

35.	Sibel Kılıç,  “Orta Asya Türk Zaman Mekan Algısının Zara Halılarına Uzanan Yan-
sımaları” Pamukkale Üniversitesi, XIII. Ortaçağ ve Türk Dönemi Kazıları ve Sanat 
Tarihi Araştırmaları Sempozyum Bildirileri Kitabı,  14-16 Ekim 2009, Pamukkale 
Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Sanat Tarihi Yayınları:1, s.371-380

36.	KILIÇ, Sibel, “Türkistan Takılarının Plastik Bakımdan Genel Değerlendirmesi ve 
Takı Analizi Örneklemesi: “Asık” Türk Dünyası Araştırmaları S:185, Y:32, C:93, 
Mart-Nisan 2010,s.199-217

37.	KILIÇ, Sibel “Türk Şaman Giysilerine Semantik Yaklaşım,  Zeitschrift für die Welt 
der Türken / Journal of World of Turks, Vol 2, No 2010, s.313-334  DÜĞÜN GE-
LENĞİNİ DE EKLE

38.	KIYASOVA, G. “Ancient Works of Art” Miras, 4/2003,p.  138

39.	LEWIS, Bernard The Middle East 2000 Years of History From the Rise of Christia-
nity to the Present Day, London, Phoenix Press,1998

40.	MAKLAYA, N.N.Mikluho, Akademia Nauk Soyuza Sovetskıx Sosialistiçeskih Res-
publik, İnstitut Etnografi imeni,  Religioznıe Prdstavleniya i Obryadı Narodov Sibiri 
ve XIX-Naçale XX Veka, Sbornik Muzeya Antropologii i Etnografii, İzdatelstvo 
Nauka, Leningradskoe, Otdelenie 1971,p.7,

41.	MAMEDOV, Magomed “Creation of World in Turk Mythological Thinking”,  Mi-
ras, 3/2008 Asgabat, p.92-103

42.	  Mehmet Zeki Kuşoğlu, Türk Kuyumculuk Terimleri Sözlüğü, İstanbul Ötüken Ya-
yınları,  1994,s. 132

43.	MEMEDOV, Magomed,(2008) “Creation of World in Turk Mythological Thinking”,  
Miras, 3/2008 Asgabat, p.94  

44.	MÜLAYİM, Selçuk “Tarih Süsleme Sanatında Arabesk Problemi”, Arkeoloji-Sanat 
Tarihi Dergisi, II. İzmir, Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayını, 1983, s. 80, 



115

Sibel KILIÇ

45.	NEVA, Elene , “Budist Tradition in Tajik Jewelry”, Transoxiana Journal Libre 

46.	OCAK, Ahmet Yaşar Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, İstanbul 
İletişim Yayınları,2003,s.141

47.	OMAROVA, Aynabat,  Türkmen şaý-sepiniň manysy bar. //Türkmen Dünyası, Türk-
menistanyn Metbugat Merkezi , 28 Ekim 2010 Aşgabat.

48.	ÖGEL Bahattin, Türk Mitolojisi,  C.1, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları,  2003, 
s. 94.

49.	ÖRNEK, Sedat Veyis 100 Soruda İlkellerde Din Büyü Sanat Efsane, İstanbul Gerçek 
Yayınevi,  1971,s. 137

50.	ÖZBAY, Ekrem, Türkmenistan’dan Anadolu’ya Örf Adet ve Halk İnançları,  IQ 
Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2007.

51.	ÖZDEMİR, Hasan “Bazı Kaynaklarda Büyü”, Elemterefiş Anadolu’da Büyü ve İna-
nışlar, İstanbul, Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları,  2006, s.63.

52.	ORAYEV, Orazbay, Adat, Ruh yayını, Aşkabat 1995, s. 170

53.	ÖGEL, Bahaddin, Türk Mitolojisi, C.1, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2003

54.	PENJIYEW, Myrat, (1993) “Keramatly Sanlar Name Diyyar’ Kutsal Sayılar Ne di-
yor” Türkmen Dili Hem Edebaty Jurnalı, N3, Aşgabat, s.32,35

55.	55. Diether and Reinhold Schletzer, Alter Silberschmuck der Türkmenen Dietrich 
Reimer Verlag Berlin, 1983, p.5  




