
GELENEKSEL TÜRK SANATLARI
 ALANINDA AKADEMİK ÇALIŞMALAR- 2025

Editör: Prof. Naile Rengin OYMAN



GELENEKSEL TÜRK SANATLARI
 ALANINDA AKADEMİK ÇALIŞMALAR- 2025

Editör: Prof. Naile Rengin OYMAN

YAZARLAR
Prof. Naile Rengin OYMAN

Doç. Dr. Özgür ÇETİNTAŞ

Doç. Ülkü KÜÇÜKKURT

Dr. Öğr. Üyesi Semra KILIÇ KARATAY

Dr. Öğr. Üyesi Şükrü AZİZİ

Dr. Öğr. Üyesi Sultan SÖKMEN

Öğr. Gör. Saadet Nihal COŞKUN

ARTİKEL AKADEMİ: 393

Geleneksel Türk Sanatları Alanında Akademik Çalışmalar - 2025

Editör: 

Prof. Naile Rengin OYMAN
Süleyman Demirel Üniversitesi

Güzel Sanatlar Fakültesi, Geleneksel Türk Sanatları Bölümü

ISBN 978-625-5674-33-3

Birinci Basım: Aralık - 2025

Ofset Hazırlık: Artikel Akademi

Baskı ve Cilt: Baskı ve Cilt: Uzunist Dijital Matbaa Anonim Şirketi
 Akçaburgaz Mah.1584.Sk.No:21 / Esenyurt - İSTANBUL

Matbaa Sertifika No: 68922

Artikel Akademi  bir Karadeniz Kitap Ltd. Şti. markasıdır.

©️Karadeniz Kitap - 2025

Akademik etik kurallara
bağlı kalınarak yapılacak olan alıntılar ve tanıtım maksadıyla yapılacak

olan kısa alıntılar dışında, yazılı izni alınmadan, tümünün veya bir
kısmının elektronik, mekanik ya da fotokopi yoluyla, basımı, yayımı,

kopyalanması, çoğaltımı veya dağıtımı yapılamaz.

KARADENİZ KİTAP LTD. ŞTİ.
Koşuyolu Mah. Mehmet Akfan Sok. No:67/3 Kadıköy-İstanbul 

Tel: 0 216 428 06 54 // 0530 076 94 90

Yayıncı Sertifika No: 19708
mail: info@artikelakademi.com

www.artikelakademi.com
*Yazar sıralaması akademik 
ünvanlar dikkate alınarak 
düzenlenmiştir.



İÇİNDEKİER

ÖNSÖZ..................................................................................................................... 7

1. BÖLÜM

GELENEKSEL KATI’ SANATIMIZ ................................................................. 9

(Örnek Eser Üzerinden İnceleme)

Doç. Dr. Özgür ÇETİNTAŞ

2. BÖLÜM

GELENEKSEL BİR ZANAAT OLARAK HAVUT

 VE HAVUTÇULUK ÜZERİNE BİR İNCELEME............................................ 27

Öğr. Gör. Saadet Nihal COŞKUN

3. BÖLÜM

KİRKİTLİ DOKUMA SANATINDA MOTİFLERİN KULLANIMI VE 

ANLAMLARI........................................................................................................ 51

Dr. Öğr. Üyesi Semra KILIÇ KARATAY

4. BÖLÜM

GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA EL HALILARI... 61

Dr. Öğr. Üyesi Sultan SÖKMEN

5. BÖLÜM

ANADOLU HALI VE KİLİM SANATINDA 

SEMBOLDEN KOMPOZİSYONA: ÖRÜMCEK VE HAYAT AĞACI........... 85
Dr. Öğr. Üyesi Şükrü AZİZİ



7

Özgür ÇETİNTAŞ

6. BÖLÜM

GELENEKSEL SANATLARDA SEMBOL OLARAK 

KOÇBOYNUZU MOTİFİ.............................................................................. 107
Doç. Ülkü KÜÇÜKKURT

7. BÖLÜM

KEÇE ÇİZMELERİN TARİHSEL GELİŞİMİ .......................................... 131

Prof. Naile Rengin OYMAN

ÖNSÖZ

Anadolu coğrafyası, binlerce yıllık medeniyet birikiminin ürünü olan zen-
gin bir kültürel ve sanatsal mirasa ev sahipliği yapmaktadır. Geleneksel sa-
natlar, sadece estetik objeler olmanın ötesinde, geçmişten günümüze aktarılan 
kültürel kodları, inançları ve yaşam biçimlerini barındıran canlı hafızalardır. 
"Geleneksel Sanatlar Alanında Akademik Çalışmalar 2025" başlığını taşıyan 
bu eser, bu eşsiz mirası derinlemesine inceleme ve gelecek nesillere aktarma 
misyonuyla hazırlanmıştır.

Bu kitap, geleneksel sanatların farklı disiplinlerini bir araya getirerek bir 
köprü görevi üstlenmektedir. Eserimiz, Geleneksel Katı' Sanatımız ile başla-
makta, geleneksel bir zanaat olan Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme ile devam 
etmektedir. Dokuma sanatının simgesel dilini, Kirkitli Dokuma Sanatında Mo-
tiflerin Kullanımı ve Isparta El Halıları gibi çalışmalarla coğrafi ve sanatsal 
bağlamda ele almaktadır.

Kitabın ilerleyen bölümlerinde, Örümcek ve Hayat Ağacı gibi güçlü sem-
bollerin halı ve kilim sanatındaki kompozisyonel etkileri incelenmekte; Koç-
boynuzu Motifi üzerinden geleneksel sanatlardaki ortak sembol dili çözümlen-
mektedir. Son olarak, Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni ile giyim kültürü ve 
zanaat arasındaki ilişkiye odaklanılmaktadır.

Bu çok sesli ve disiplinler arası çalışma, değerli akademisyenlerin özgün 
araştırma ve analizleriyle zenginleşmiştir. Onların bilimsel titizliği ve gelenek-
sel sanata olan derin bağlılıkları, bu eserin akademik kalitesini yükselten temel 
unsurlardır.

Bu kitabın; sanat tarihçilerine, tasarımcılara, zanaatkârlara, öğrencilere ve 
geleneksel sanatlarımıza gönül vermiş tüm okuyuculara yeni ufuklar açmasını, 
geleneksel ile modern arasındaki bağı güçlendirmesini ve kültürel mirasımızın 
korunmasına yönelik farkındalığı artırmasını dileriz.

Saygılarımızla,
Editör:

 Prof. Naile Rengin OYMAN
Süleyman Demirel Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, 

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü



8 9

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

1. BÖLÜM

GELENEKSEL KATI’ SANATIMIZ 
(Örnek Eser Üzerinden İnceleme)

Doç. Dr. Özgür ÇETİNTAŞ
Bitlis Eren Üniversitesi

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü
 ocetintas@beu.edu.tr

 https://orcid.org/0000-0001-6055-2892.

GİRİŞ
Geleneksel Türk sanatları, Osmanlı İmparatorluğu’nun kültürel mirasının 

en zengin unsurlarından birini oluşturur. Bu sanatlar arasında, hat, tezhip, ebru, 
minyatür, cilt ve katı’ gibi kitap süsleme dalları, İslam medeniyetinin estetik an-
layışını yansıtan özgün bir bütünlük sergiler. Katı’ sanatı, bu yelpazenin en in-
celikli ve sabır gerektiren dallarından biri olarak, kâğıt veya deri üzerine çizilen 
motiflerin ve yazıların özel keski aletleriyle oyulması ve başka bir kâğıt, deri 
veya cam gibi bir zemine yapıştırılması tekniğini kapsar (Eryılmaz, 2023: 415). 
Arapça kökenli “katı’” terimi, “kesmek” veya “oymak” anlamına gelir ve bu 
sanatın temel işlemini doğrudan ifade eder. Türkçe’de “kâğıt oyma” veya “deri 
oyma” olarak da anılan katı’, halk sanatı kökenli bir gelenek olup, XV. yüzyıl-
dan itibaren Osmanlı saraylarında zirveye ulaşmış, kitapların estetik değerini 
artıran bir tezyinat aracı haline gelmiştir (Açıkgözoğlu ve Yurdakul, 2022: 68 ).

Çin’de ortaya çıktığı bilinen kâğıt kesme/oyma sanatı, geçmiş dönemin gör-
sel ve sanatsal ifade yöntemlerinden biridir (Qian ve Yang, 2022: 51). Katı’ 
sanatının önemi, yalnızca estetik bir süsleme tekniği olmanın ötesinde, kültürel 
ve manevi bir boyut taşır. İslam sanatlarında figüratif tasvirlerin sınırlı kulla-
nımı, geometrik ve bitkisel motiflerin ön plana çıkmasına yol açmış; katı’, bu 
motifleri üç boyutlu bir etkiyle yorumlayarak, yazma eserlerin manevi derin-



10 11

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

liğini vurgulamıştır. Örneğin, hadis kitapları veya dua levhalarında kullanılan 
katı’ oymaları, metinlerin kutsal niteliğini görsel bir simgelemeyle pekiştirir. 
Bu sanat, aynı zamanda el becerisi ve ustalık gerektiren bir zanaat olarak, Os-
manlı’da “kattâ’” unvanlı sanatçıların mesleki kimliğini oluşturmuştur. Günü-
müzde, endüstriyel üretimlerin hâkimiyetinde unutulmaya yüz tutan geleneksel 
sanatlar arasında katı’, kültürel koruma projelerinin odak noktalarından birini 
temsil eder. Araştırmalar, bu sanatın canlandırılması için eğitim atölyeleri ve 
sergi etkinliklerinin artırılmasını önermekte, böylece nesiller arası aktarımın 
sağlanmasını hedeflemektedir.

Katı’ Arapça bir sözcük olup sözlük anlamı itibarıyla “kesmek, ayırmak” 
anlamına gelir. Sanat bağlamında katı’, özellikle kâğıt veya deri yüzey üzerinde 
hat, motif ya da dekoratif şeklin özel bıçak ya da keski ile oyulması ve çıkarılan 
kısmın başka bir zemin yüzeye sabitlenmesi sürecini ifade eder (Ünver, 2021, 
34). Bu temel işlem, motifin biçimsel estetiğini, ışık-gölge ilişkisini ve yüzey 
bütünlüğünü birlikte göz önüne alır. Katı’ sanatı kimi kaynaklarda “kâğıt oyma-
sı,” ya da “cut-out calligraphy” gibi terimlerle de bahsedilir.

Katı’ sanatında temel özellikler ve temel kavramlar şöyle özetlenebilir:
•	 Pozitif / Erkek Oymacılık: Oyulan motif kısmı çıkarılır ve başka uygun 

bir zemin üzerine yapıştırılır.
•	 Negatif / Dişi Oymacılık: Motifin çıkarılması yerine, zemin kısmı oyula-

rak motifin boşluk biçiminde kalması sağlanır.

Şekil 1: Katı’ sanatında kullanılan kalıplar.

•	 Murakka / Katmanlama: Özellikle kâğıt katı’ uygulamalarında, birkaç 
ince kâğıt üst üste dizilir; kesim tek seferde yapılır, sonra katmanlar ay-
rılarak motifler elde edilir. Bu yöntem verimliliği artırır ve motifin çok 
renkli görünmesini sağlar (Uşan, 2022, 89).

•	 Yapıştırıcı / Muhallebi: Geleneksel uygulamalarda, nişasta-su karışımı 
ya da bazen nişasta-süt karışımları kullanılır (Ünver, 2021, 34). Yapış-
tırıcı, hem motifin yüzeye sağlam bağlı kalmasını hem de uzun vadeli 
dayanıklılığını sağlamak amacıyla tercih edilir.

•	 Destek Zemin ve Kontrast: Motifin belirgin görünmesi için motif ile ze-
min arasında kontrast renk ya da dokusal fark kullanılır. Deri ya da ka-
lın kâğıt yüzeyler zemin olarak tercih edilebilir (Köylü & Etikan, 2021: 
194).

•	 Ara Destek / Alt Katmanlar: Bazı uygulamalarda motifin altına ince bir 
destek katmanı ya da geçici taşıyıcı malzeme yerleştirilir, özellikle mo-
tifin inceliği fazla olduğunda bu alt katman motifin kopmasını ya da de-
formasyonunu önler.

Katı’’nın estetik değeri, sadece motifin kendisinden değil; motifin kenarla-
rının hassaslığı, motif ile zemin arasındaki geçişlerin yumuşaklığı, zıtlık etkisi 
ve motifin yüzeye kaynaşmasından kaynaklanır. Örneğin motifin sınır çizgileri 
çok keskinse yüzey göze rahatsız edici gelebilir; çok yumuşaksa motifin ta-
nınabilirliği zayıflar. Bu nedenle katı’ uygulayıcısı hem teknik beceri hem de 
görsel karar verebilme yeteneğine sahip olmalıdır (Eryılmaz, 2023: 424). Katı’ 
sanatı, klasik İslam kitap sanatlarıyla sıkı bağlantılıdır. Hat, tezhip, ebrû ve cilt-
leme gibi uygulamalarla iç içe geçmiştir; motifler genellikle hat metinleri, çi-
çek-şemse süslemeleri, geometrik desen kompozisyonları biçiminde seçilmiştir 
(Uşan, 2022: 87). Bu çok katmanlı ilişki, katı’’nın yalnızca bir dekorasyon un-
suru değil, kitap bütünlüğüne katkı yapan bir bileşen olduğunu gösterir.

1. YÖNTEM
Bu çalışma, nitel araştırma yöntemine dayalı olarak tasarlanmıştır. Araştır-

ma süreci iki temel aşamadan oluşmaktadır: birincisi, literatür taraması ve arşiv 
belgeleri incelemesi; ikincisi ise sanat eserlerinin biçimsel ve teknik çözümle-
mesidir. Literatür taraması aşamasında, katı’ sanatına ilişkin birincil ve ikincil 
kaynaklar —özellikle Osmanlı dönemi sanat tarihi, kitap süsleme gelenekleri, 
hat ve tezhip sanatlarıyla ilgili akademik yayınlar— sistematik biçimde değer-
lendirilmiştir. Ayrıca Süleymaniye Kütüphanesi, Türk ve İslam Eserleri Mü-



12 13

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

zesi ve Topkapı Sarayı Kütüphanesi koleksiyonlarında bulunan katı’ örnekleri 
incelenmiş, mevcut dijital arşivler (ör. Munchener Digitalisierungs Zentrum, 
British Library dijital koleksiyonları) üzerinden karşılaştırmalı görsel analizler 
yapılmıştır.

Eser incelemelerinde betimsel analiz ve görsel çözümleme yöntemleri kulla-
nılmıştır. Özellikle çizgi ritmi, kompozisyon dengesi, negatif-pozitif alan ilişkisi 
ve motif düzenlemeleri gibi tasarım öğeleri analiz edilmiştir. Bu analizler, sanat-
sal üslup farklılıklarının dönemsel değişimlerle ilişkisini ortaya koymayı hedef-
lemiştir. Araştırmada ayrıca örnek olay yöntemi kullanılarak, “Fahri Dede’nin 
Dua Kitabı” adlı katı’ eseri ayrıntılı olarak incelenmiştir. Bu örnek, hem Osmanlı 
dönemi uygulamalarının teknik niteliklerini göstermesi hem de estetik bütünlü-
ğüyle katı’ sanatının karakteristik özelliklerini yansıtması bakımından seçilmiştir.

2. BULGULAR
Araştırmanın bulguları, katı’ sanatının tarihsel sürekliliği ve sanatsal işlevi 

bakımından üç temel düzlemde ortaya çıkmaktadır: (1) teknik uygulama ve 
malzeme özellikleri, (2) estetik kompozisyon ve biçim dili, (3) kültürel ve sem-
bolik anlamlar.

İlk olarak, yapılan analizler katı’ sanatında kullanılan kâğıt, deri, mühre ve 
yapıştırıcı gibi malzemelerin dönemin üretim teknolojisiyle doğrudan ilişkili 
olduğunu göstermiştir. Özellikle “mührelenmiş kâğıt” ve “muhallebi tipi yapış-
tırıcı” kullanımı, eserin uzun ömürlü olmasını sağlamakta; kesim araçlarındaki 
ustalık ise sanatçının teknik becerisini yansıtmaktadır. Bu durum, Osmanlı atöl-
yelerinde katı’ sanatının yalnızca süsleme değil, aynı zamanda teknik bir zanaat 
olarak da değerlendirildiğini göstermektedir.

İkinci olarak, biçimsel analizler katı’ sanatında hat sanatıyla estetik bütün-
lük kurulduğunu ortaya koymuştur. Özellikle ta’lik hattıyla yapılan kompozis-
yonlarda, kesim teknikleriyle oluşturulan boşlukların yazı ritmiyle paralellik 
gösterdiği belirlenmiştir. Bu durum, yazı ve süsleme arasındaki sınırların bi-
linçli biçimde geçirgen hale getirildiğini göstermektedir.

Üçüncü olarak, katı’ eserlerinde bitkisel motiflerin sembolik kullanımı dik-
kat çekmiştir. Lale, karanfil, gül ve servi gibi motifler sadece bezeme öğesi 
değil, aynı zamanda manevî temsiller taşımaktadır. Araştırmada ayrıca katı’ sa-
natının dönemin estetik anlayışında tevazu, sabır ve içsel derinlik gibi tasavvufî 
değerlerle ilişkilendirildiği görülmüştür.

Elde edilen bulgular katı’ sanatının Osmanlı kültüründe hem estetik bütün-
lüğün hem de ruhsal derinliğin bir ifadesi olduğunu göstermektedir. Bu sanatın 
günümüz uygulamalarında yeniden değerlendirilmesi, sadece geleneksel bir 
teknik olarak değil, çağdaş sanatın da ilham kaynağı olabilecek bir kültürel 
miras unsuru olarak ele alınması gerektiğini ortaya koymuştur.

3. KATI’ SANATININ TARIHÇESI
Katı’ sanatının tarihsel gelişimi, özellikle İran / Herat merkezli kesme-mo-

tif tekniklerinin İslam el yazmaları dünyasında evrimleşmesiyle başlamaktadır. 
Nitekim bazı kaynaklarda katı’ sanatı alanında ağırlıklı olarak İran ve Osman-
lı sanatkârlarının çalıştığı vurgulanmıştır (Sözen ve Tanyeli, 2014: 162).  Ün-
ver (2021) çalışmasında, XV. yüzyılda Herat’ta Abdullah Herevî gibi ustaların 
katı’ uygulamalarıyla anıldığını bildirir (Ünver, 2021: 36). Bu, katı’ tekniğinin 
XV. yüzyılda var olduğunu ve o dönemde hatta bazı eserlerde motifin ayrı kâ-
ğıtlardan kesilip yerleştirildiğini göstermektedir. O yıllarda katı’ uygulamala-
rının daha çok dekoratif amaçlı eserlerde —örneğin minyatür albümler, mu-
rakka sayfaları, hat levhaları— kullanıldığı düşünülmektedir. Desvergnes’in 
“Cut-Out Calligraphy” makalesinde, XV–XVI. yüzyıllarda İran ve Osmanlı 
dünyasında katı’ benzeri kesme-harf uygulamalarına ait örnekleri incelemiştir. 
Bu makalesinde motif ile yazının birbirine kesilip yerleştirildiği eserleri analiz 
eder (Couvrat Desvergnes, 2021: 25). Bu tür teknik detaylar, katı’ sanatının 
yazı-motif birlikteliği açısından erken evrede oldukça karmaşık ve girift uygu-
lamalara sahip olduğunu gösterir.

Osmanlı coğrafyasında katı’ sanatı, özellikle XVI. yüzyıl ve Kanuni Sultan 
Süleyman döneminde gelişmiş, klasik cilt süslemeleriyle bütünleşmiştir. Katı’ 
motiflerinin klasik cilt kapaklarında sıkça kullanıldığı, motiflerin çiçekler, va-
zolar ve geometrik kompozisyonlar biçiminde şekillendiği eserler görülmek-
tedir. Bu dönemde motiflere derinlik kazandırmak için katmanlama teknikleri 
daha yoğun şekilde kullanılmıştır (Uşan, 2022, 89).

Köylü & Etikan (2021) ise katı’ sanatının zaman içinde bir gerileme yaşa-
dığı görüşündedir. Onlara göre, XVIII. ve XIX. yüzyıllarda batı etkisi ve bas-
kılı teknolojilerin yayılması katı’ gibi el işçiliği yoğun tekniklerin kullanımını 
azaltmıştır. Katı’ sanatı XX. yüzyıla gelindiğinde neredeyse unutulma nokta-
sına gelmiş, ancak son yıllarda geleneksel sanatlara duyulan ilginin yeniden 
canlanmasıyla bazı sanatçılar ve geleneksel atölyelerde yeniden uygulanmaya 
başlamıştır (Köylü & Etikan, 2021: 199). Katı’ sanatının tarihsel yayılımı yal-



14 15

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

nızca Osmanlı ile sınırlı kalmamış, Avrupa’daki “silhouette” (gölge) sanatı gibi 
kesme formlar ile karşılıklı etkileşimler de olmuştur. Bu durum katı’ sanatının 
yerel sınırların ötesinde bir teknik olduğunu gösterir. 

Tüm bu gelişmeler ışığında, katı’ sanatının tarihsel süreci kabaca şöyle özet-
lenebilir: XV. yüzyılda İran/Herat’ta başlayan kesme-motif teknikleri, XVI. 
yüzyılda Osmanlı’da yüksek düzeye ulaşmış, XVII–XVIII. yüzyıllarda değişi-
me uğramış, XIX. yüzyılda düşüşe geçmiş, XX. yüzyılda unutulma tehlikesiyle 
karşılaşmış, ama günümüzde bazı geleneksel sanat çevrelerinde yeniden can-
lanmaya başlamıştır.

4. KATI’ SANATININ UYGULAMA AŞAMALARI

4. 1. Tasarım ve Planlama
Katı’ uygulamasında ilk adım olarak motif tasarımı yapılır. Bu aşamada mo-

tifin konsepti, çizim düzeni, katman planı ve zemin ile motif arasındaki zıtlık 
düşünülür. Motif bazen doğrudan çizilir; bazen hafif kontur çizgileri ile sınırları 
belirlenir. Motifin kesim rotası, negatif-pozitif boşluklar ve dönüş noktaları bu 
planlamada dikkate alınır.

4. 2. Katmanlama / Murakka
Kâğıt katı’ uygulamalarında, ince kâğıtlar üst üste dizilerek murakka oluş-

turulur. Bu, birkaç kat kâğıdın tek kesimle işlenmesini sağlar. Araştırmacılar 
bu yöntemin klasik uygulamalarda yaygın olarak kullanıldığını belirtir (Uşan, 
2022, 89). Bu teknik, hem zaman kazandırır hem de motifin birden çok kopya-
sını üretmeye olanak verir.

4. 3. Kesme / Oyma
Katı’ kesme adımı en hassas aşamalardan biridir. Motifin kenarları, dönüş 

noktaları ve negatif alanların hassas biçimde işlenmesi gerekir Uşan, (2022) bu 
aşamada mukraz, kalemtraş, nevregen ve mikro bıçakların kullanıldığını belir-
tir (Uşan, 2022, 101). Ayrıca motifin inceliği arttıkça kırılma riski de yükselir, 
bu yüzden destek katmanlar ve dikkatli el kontrolü gerekir. Bazı eserlerde mo-
tifin kenarlarında mikroskobik kesik izlerinin kaldığı gözlemlenmiştir (Couvrat 
Desvergnes, 2021: 19).

4. 4. Yapıştırma / Montaj

Kesilmiş motif parçaları, uygun yapıştırıcı ile zemin yüzeye yerleştirilir. 
Geleneksel uygulamalarda “muhallebi” tipi nişasta-sıvı karışımları kullanıl-
maktadır (Salur, 2009: 210). Yapıştırıcı yüzeye ince bir film halinde sürülme-
li, motif tam oturacak şekilde dikkatlice yerleştirilmelidir. Montaj sonrası eser 
baskı altında, düz bir yüzeyde kurumaya bırakılır, bazen ağır kitaplar ya da pres 
cihazları kullanılır.

4. 5. Son İşlemler ve Koruma
Montaj işlemi tamamlandıktan sonra eser yüzeyi dikkatle kontrol edilir, 

gerekirse ince rötuşlar yapılır. Kenarlar temizlenir, motif ile zemin arasındaki 
sınırlar gözetilir. Tarihi eserlerde bu süreçte nem, ışık gibi çevresel faktörler 
izlenmeli, uygun koşullarda saklanmalıdır. Bu aşamalar dikkatli ve sabırlı iş-
çilik gerektirir. Hatalı kesim, gergin yapıştırma, yanlış kurutma gibi faktörler 
motifin deformasyonuna, yüzey kalkmasına ya da motifin kopmasına neden 
olabilmektedir.

5. Fahri Dede’ye Ait Katı’ Eserin İncelemesi
Çalışma dâhilinde incelenen eser Munchener Digitalisierungs Zentrum 

Digitale Bibliothek (Münih Merkezi Dijital Kütüphanesi) arşivinde bulunan,  
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00036297?page=,1 (URL 1) 
web sayfasından alınmış olan ve müze kaydına göre Fahri Dede’ye ait dua 
kitabıdır. Bu kitap, Osmanlı dönemi el yazması geleneğinin nadir ve değerli 
örneklerinden biri olarak, dijital ortamda erişilebilir hale getirilmiş olup, araş-
tırmacılara tarihî bir pencere açmaktadır. Toplamda 38 sayfa olan kitabın se-
kiz sayfası katı’ tekniğiyle oyularak işlenmiştir. Sayfa kenarlarını sınırlayan 
cetvel ve kuzuların haricinde tezhip sanatına rastlanmamaktadır. Bu eserdeki 
minimalist üslup, muhtemelen sanatçının kişisel tercihi veya dönemin belirli 
bir zanaat yaklaşımını yansıtmaktadır. Bu sadelik, kitabın katı’ odaklı yapısını 
daha belirgin kılarak, Osmanlı kitap sanatlarında alternatif dekorasyon yolla-
rının araştırılmasına zemin hazırlamaktadır. Müze bilgilerine göre Bursalı bir 
Mevlevî dervişi olan Fahri Dede tarafından hazırlandığı anlaşılmaktadır. Hak-
kında malûmat bulunamayan Fahri Dede’nin 1617 yılı civarında vefat ettiği de 
yine müze kayıtlarından öğrenilmiştir. Yapılan araştırmada Fahri Dede ismiyle 



16 17

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

bilinen bir başka Mevlevî Dedesi olan Hüseyin Fahreddîn Dede’ye ait bilgilere 
ulaşılmıştır. Beşiktaş Mevlevihanesi’nde 1854’de dünyaya gelmiştir ve kendi-
si katı’ sanatıyla uğraşmamıştır. Şiir yazdığı ve şiirlerinde “Fahrî” mahlasını 
kullandığı bilinen Hüseyin Fahreddîn Dede, 1911’de vefat etmiştir (URL 2). 
Bu tür isim benzerlikleri, Osmanlı tasavvuf çevrelerinde sıkça karşılaşılan bir 
karmaşıklık yaratır, zira mahlas ve unvanlar kaynaklarda ayrım gerektirmekte-
dir. Bu iki figürün ayrımı, Osmanlı tasavvufî isimlendirmelerindeki nüansları 
aydınlatmak bakımından kritik öneme sahiptir. Fahri Dede’nin katı’ temelli dua 
kitabı, on yedinci yüzyılın el sanatları mirasını somutlaştırırken, Hüseyin Fah-
reddîn Dede’nin şiirsel üretimi, on dokuzuncu ve yirminci yüzyılın entelektüel 
Mevlevî geleneğini yansıtır. Bu eser, Osmanlı kültürünün çok katmanlı yapısını 
belgeleyen bir parça olarak, akademik çalışmalar için bir örnektir. 

Görsel 1: Eserin 1 numaralı sayfası.

1 numaralı görselde yer verilen sahifede üç satır halinde ta’lik yazıyla En-
biya Sûresinin 87. Âyet-i kerimesine atfen bir dua yazmaktadır. Duanın baş 

tarafında hangi gün okunacağına dair ibare yer almaktadır. Ayetin okunuşu: 
“lâ ilâhe illâ ente subhâneke / innî kuntu mine-zzâlimîn(e)”; Türkçe meali ise 
şöyledir: “Senden başka hiç bir ilâh yoktur, seni bütün noksanlıklardan tenzih 
ederim. Gerçekten ben, haksızlık edenlerden oldum”. 

Katı’ sanatı teknikleriyle oyulan bu sayfada ta’lik yazının kendine has ya-
pısının bir miktar bozulduğu görülmektedir. Görselden de anlaşıldığı kadarıyla 
kâğıdın lifli ve dokulu yapısı nedeniyle harflerde ve bağlantılarda sağlanması 
gereken incelikler istenildiği gibi verilememiştir. Harflerin duruşu hattatın çok 
iyi bir sanatkâr olmadığını düşünülmektedir. Harf açıları ve harf bünyelerinde 
görülen hatalar kâğıdın yapısından kaynaklanabileceği gibi, bu hataların fazla-
lığı bu düşünceyi kuvvetlendirmektedir (Görsel 1). Yazının zeminindeki kıvrık 
dallar katı’ sanatının da etkisiyle tezhip sanatındaki “çift tahrir” tekniği etkisi 
yaratmaktadır. Yazının dört kenarındaki bordürde de aynı etkiyi yansıtan bitki-
sel süsleme deseni yer almaktadır. Bu bordürün dışında altınla cetvel ve siyah 
kuzulardan oluşan bir cetvel sırası bulunmaktadır. Açık krem tondaki yazı kâğı-
dı nohudî renkli bir başka kâğıda yapıştırılmıştır bu sayede kâğıdın kendinden 
daha koyu tonda bir fon üzerinde durması sağlanmıştır. 

Görsel 2: Eserin 2 numaralı sayfası.



18 19

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

Eserin yazı ihtiva eden iki numaralı sahifesi sülüs hatla yazılmış ve buna uy-
gun olarak kesilmiştir. Bu yazıda bir zikir yer almaktadır ve okunuşu şöyledir: 
La İlahe İllallahül Melikül Hakkul Mübin (Zikir) “Bütün saltanat ve hükümran-
lık kendisinin olan (Melik) ve apaçık yegâne hakikatin ta kendisi olan Allah’tan 
başka hiçbir ilâh yoktur.” Anlamındaki zikirin üst tarafında “yevm-i’l ahad” 
ibaresi de katı’ tekniğiyle işlenmiştir. Bu ibare, söz konusu zikrin ilk gün için 
olduğunu belirtmektedir. Katı’ tekniği uygulanırken yazının satırı bozulmuştur 
ancak bu durum okumaya engel teşkil etmemektedir (Görsel 2). Eser, tek parça 
kâğıttan kesilip çıkarıldığı için merkezdeki yazılar ve motifler uç kısımlarından 
sayfa kenarına ve birbirine bağlı kalacak şekilde kesilmiştir. Bazı noktalarda 
harflerin ve zemindeki motiflerin çakışması sağlanarak bağlantı güçlendiril-
meye çalışılmışsa da bu durum, yazının satırdaki görüntüsünü olumsuz etki-
lemiştir. Bu sayfanın süslemelerinde minyatür bir ağaç motifi alanın çoğunu 
kaplamaktadır. Bu motifin etrafında ve bordürlerde yine kıvrık dallardan oluşan 
bir bitkisel süsleme kullanılmıştır. Önceki sayfada olduğu gibi bu sayfanın da 
kenarlarına kuzu ve cetvel uygulaması yapılmıştır.

Görsel 3: Eserin 3 numaralı sayfası.

Eserin üçüncü sayfasında “Allâhümme salli alâ Muhammedin ve alâ âlihi 
ve sahbihi ve sellim teslima kesîra” sözü, “Allah’ım, Muhammed’e ve onun 
ailesine ve sahabelerine selâm (büyük bir selâm) eyle” anlamına gelmektedir. 
Bu sayfa iki parça halinde düzenlenmiştir. Üstteki parçada kesilerek çıkarılan 
yazı ve motiflerle ikinci parça oluşturulmuştur. Erkek ve dişi kalıp aynı sayfa-
da kullanılmış ve bu kalıplar daha kaba bir kâğıtla dış bordüre yapıştırılmıştır 
(Görsel 3). Ta’lik hatla hazırlanan yazının içinde kalan boşluklar dal ve çiçek 
motifleriyle doldurulmuştur. Önceki sayfaların bordürlerinde görülen süsleme 
bu sayfada da tekrar edilmiştir. 

Görsel 4: Eserin 4 numaralı sayfası.

Eserin dördüncü sayfası ilk bakışta bir karalama gibi görünmektedir. Bu 
sayfada anlam içeren sözcükler bulunmamaktadır. Okunabildiği kadarıyla “ila-
he, illa Allah, halasa” gibi kelimeler deneme amacıyla kazınmış haldedir. Ay-
rıca bazı harekeler ve bitkisel süsleme unsurları da yer almaktadır (Görsel 4). 
Diğer sayfalardan farklı olarak yazı alanının dışında bitkisel süslemeden oluşan 



20 21

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

bordür yer almamaktadır. Önceki sayfaların süslemelerinde görülen detaylı ve 
ince işçilik bu sayfada görülmemektedir.

Görsel 5: Eserin 5 numaralı sayfası.

Eserin beşinci sayfası, önceki sayfalara göre daha gösterişli ve hacimli bir 
yapıdadır. Sayfada üç satır halinde ta’lik hattıyla yazılmış / oyulmuş zikir yer 
almaktadır. Yazılar ilk satırdan itibaren, “Sübhanel evveli sübhan” ifadesi, “Sü-
bhan Olan Allah (Celle Celâlühû) her şeyden üstündür” veya “Sübhan Olan 
Allah (Celle Celâlühû) noksan sıfatlardan münezzehtir” anlamlarına gelir. Bu 
ifade, Allah’ın her türlü eksiklikten, kusurdan ve sınırlamadan uzak, yüce ve 
mükemmel olduğunu vurgulamaktadır (Görsel 5). 

İkinci satırın ortasından başlayarak, “Bismi” ifadesi  “onun adıyla başla-
rım” demektir. Sübhanehu ise o her kusurdan münezzehtir, manasına gelmekte-
dir. Ayrıca ifade, genel itibari ile İsra suresinde şu şekilde geçmektedir:

“Yedi gök ve yerle onlarda ne varsa hepsi, onu noksan sıfatlardan tenzih 
eder ve hiçbir şey yoktur ki ona hamd ederek onu noksan sıfatlardan tenzih 
etmesin, yalnız siz, onların tesbih edişlerini anlayamazsınız. Şüphe yok ki o, 
azap etmede acele etmez, halimdir ve suçları örter”.

Üçüncü Satır: «aliyyül ala sübhanehu ve teala» ifadesi, «yüce olan Sübha-
nehu ve Teala›ya sığınırım» anlamına gelir. Bu ifade önceki satırlarla birlikte 
yorumlandığında, Allah’ın noksan sıfatlardan münezzeh ve yüce olduğuna olan 
inancın ifadesidir. 

Oyma işleminin yapıldığı sayfanın sağ alt köşesinden başlayarak yazıların 
zeminini kaplayan bir helezon görülmektedir (Görsel 5). Bu helezon üzerinde 
yazılarla karışmayacak şekilde yerleştirilmiş bitkisel motifler zeminle ve yazı-
larla uyum halinde yer almaktadır. Sayfanın köşelerine denk gelen kısımlarda 
helezondan küçük çıkmalar yapılarak süsleme kare forma uydurulmuştur. Bu 
süslemenin hemen bitiminde küçük nokta boşluklarla bir sınır hazırlanmış ve 
bu sınırın dışına da önceki sayfalarda görülen bitkisel bordür yerleştirilmiştir. 
Katı’ sanatının uygulandığı kâğıdın filigranlı ve ince yapısına rağmen yazının 
ve süslemenin ustalıkla ve çapaksız bir şekilde kesildiği görülebilmektedir. 
Sayfanın en üst kısmındaki üçgen alanda “yevm-il erbaa” ifadesi okunabilmek-
tedir ki bu ibare, söz konusu zikrin dördüncü gün için olduğu anlamına gel-
mektedir. Bu durumda Görsel 4’te yer alan sayfanın yerine bu sayfanın yeniden 
düzenlendiği düşünülmektedir.

Görsel 6: Eserin 6 numaralı sayfası.



22 23

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

Eserin bir başka detaylı sayfası Görsel 6’da yer alan 6 numaralı sayfasıdır. 
Bu sayfa, bir öncekinden faklı olarak dikey dikdörtgen formda düzenlenmiştir. 
Burada, “La ilahe illallah halıkı külli şey’in / ve huve ala külli şeyin kadir” 
ifadesi, “Allah’tan başka ilah yoktur. O her şeyin yaratıcısıdır ve her şeye ka-
dirdir” anlamına gelir. Bu ifade, İslam’ın temel inancı olan tevhidin (Allah’ın 
birliğinin) ve Allah’ın her şeye gücünün yeteceğinin açıklamasıdır. Ta’lik hatla 
yazılmış olan zikrin zemininde servi ağacına benzer üç ağaç motifi yan yana 
işlenmiştir. 

Görsel 7: Eserin 7 numaralı sayfası.

İncelenen eserin 7 numaralı sayfası görsel açıdan hayli yoğundur. Bu sayfa-
da da ta’lik hatla yazılarak oyulmuş olan üç satırlık bir başka zikir görülmekte-
dir. İlk satırda: “Sübhan Allah ve’l-hamdu lillah” ibaresi okunmaktadır. Bu söz, 
Allah’ın her türlü eksiklikten münezzeh olduğu ve her türlü hamd ve minnetin 
yalnız Allah’a mahsus olduğu anlamındadır. Yazı içerisinde iki tane Allah lafzı 
bulunmaktadır. İkisi de birbirinden farklı bir görünüme sahip olan bu lafız-
lar belki kesme işleminin zorluğuyla veya kâğıdın filigranlı yapısıyla açıkla-
nabilir (Görsel 7). Ancak genel itibarla yazının görünüşü dikkate alındığında 
ta’lik yazı kurallarının bir kısmının ihlal edildiğini söylemek mümkündür. Bu 

sayfada da önceki sayfalarda görülen bordür süslemesi yer almaktadır. Yazının 
zemininde tıpkı beynessütur tekniğine benzer şekilde satır aralarını dolduran 
desenler bulunmaktadır. 

Görsel 8: Eserin 8 numaralı sayfası.

Eserin son sayfası olan sekizinci sayfa ilk bakışta süslemeden ibaret gibi 
görünmektedir. Sayfa alttan yukarı doğru beş ana bölüme ayrılmıştır. Sayfa-
nın sağ ve sol kenarlarında yine yukarı doğru kıvrık dallardan oluşan bitkisel 
desen bordür vazifesi görmektedir. Sayfanın alt ortasında bir vazodan çıkmış 
gibi görünen daha iri bir bitkisel desen dikkati çekmektedir. Bu desenin iki 
yanında servi ağacına benzer desenler yer almaktadır. Servi ağaçlarının yan 
ve üst uçları yapraklar, dallar ve yaprak görünümü verecek şekilde tirfillerle 
süslenmiştir. Sağdaki ağacın gövde kısmında “bu tesbihatı kim idende virdi” 
ifadesi aşağıdan yukarı doğru uzanan ta’lik hat ile yazılarak oyulmuştur. Sol-
daki ağacın gövde kısmında ise “iki âlemde maksuduna irdi” ifadesi aynı yazı 
türüyle işlenmiştir (Görsel 8). 

Bu sayfadan sonra iki sayfaya daha cetvel ve kuzu çekilerek muhtemelen 



24 25

Geleneksel Katı’ Sanatımız Özgür ÇETİNTAŞ

işlem yapmak üzere hazırlanmış ancak boş bırakılmıştır. Cetvelli sayfalardan 
sonraki dört sayfa daha boş vaziyettedir. Eserin arka iç kapağında sarı, siyah ve 
gri renklerden oluşan bir battal ebru yer almaktadır. 

SONUÇ
Katı’ sanatı, Osmanlı ve İslam sanat geleneklerinde eşsiz bir yer tutan, hem 

estetik hem de teknik açıdan özgün bir süsleme disiplinidir. Bu sanat, kâğıt 
veya deri yüzeylerin oyularak motifler oluşturulması esasına dayanır ve yalnız-
ca görsel bir süsleme tekniği olmanın ötesinde, sabır, dikkat ve derin estetik dü-
şüncenin birleştiği bir ifade biçimidir (Uşan, 2022: 83). Tarihsel süreçte katı’, 
Orta Asya kâğıt kesme geleneğinden etkilenmiş, İslam coğrafyasında özellikle 
Osmanlı dönemi sanat ortamında zirveye ulaşmıştır. 16. yüzyılda saray atölye-
lerinde büyük bir estetik olgunluğa ulaşan Katı’ sanatı, hat, tezhip ve cilt sa-
natıyla bütünleşerek multidisipliner bir karakter kazanmıştır (Eryılmaz, 2023: 
414, 419).

Katı’nın teknik yönü, bu sanatın eşsizliğini belirleyen unsurların başında 
gelir. Tasarım, malzeme seçimi, kesme, yapıştırma ve montaj aşamalarından 
oluşan süreç, her adımda sanatçının sabrını ve el becerisini sınar. Kesme sıra-
sında ortaya çıkan boşluklar, alt yüzeydeki renk ve dokularla kontrast oluşturur 
ve motifin derinlik kazanmasını sağlar. Bu teknik detaylar, Katı’ sanatını diğer 
süsleme sanatlarından ayırır ve her bir eser, usta için hem zihinsel hem de fizik-
sel bir uyum sürecine dönüşür. Bu yönüyle katı’, yalnızca görsel bir ifade değil, 
aynı zamanda üreticisi için bir ruhsal pratik alanı sunar. Estetik açıdan katı’ 
sanatı, simetri, ritim ve tekrarlayan motiflerin kullanımıyla İslam sanatındaki 
sonsuzluk ve denge anlayışını yansıtır. Motiflerde bitkisel formlar, geometrik 
şekiller ve hat ile oluşturulan desenler, hem görsel bir uyum hem de sembolik 
anlam taşır. Kur’an ayetleri ve dua metinlerinin katı’ tekniğiyle oyularak su-
nulması, bu sanatın yalnızca süsleme değil, aynı zamanda kültürel ve ruhani 
bir ifade aracı olduğunu gösterir (Köylü & Etikan, 2019: 175). Özellikle klasik 
dönem eserlerinde motiflerin detayları, usta ile izleyici arasında bir görsel diya-
log yaratır; motiflerin simetrik yapısı ve derinlik hissi, eserin hem estetik hem 
de meditatif değerini artırır.

Katı’ sanatı, tarih boyunca yalnızca kitap ve cilt süslemeleriyle sınırlı kal-
mamış; mimari detaylarda, levhalarda ve dekoratif eşyalarda da uygulanmıştır. 
Bu çok yönlü kullanım, katı’yı Osmanlı estetik kültürünün önemli süsleme un-
surlarından biri hâline getirmiştir (Uşan, 2022: 84). Günümüzde modern sanat-

çılar, katı’ tekniklerini çağdaş materyaller ve teknolojilerle yeniden yorumla-
makta, lazer kesim ve modern tasarım yazılımlarıyla klasik motifleri yeni sanat 
formlarına dönüştürmektedir. Bu durum, katı’ sanatının tarihsel bir miras olma-
sının ötesinde yaşayan ve evrilen bir sanat disiplini olduğunu göstermektedir. 
Eğitim ve kültürel koruma bağlamında da katı’ sanatı önemlidir. Güzel Sanatlar 
Fakülteleri ve Geleneksel Türk Sanatları bölümlerinde verilen dersler, bu gele-
neğin sürekliliğini sağlamaktadır. Ayrıca Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın somut 
olmayan kültürel miras kapsamında katı’ sanatına verdiği önem, bu disiplinin 
yalnızca akademik değil, aynı zamanda toplumsal boyutta da değerli olduğunu 
gösterir (Ünver, 2021: 40). Katı’ sanatı, estetik ve teknik değerlerinin yanı sıra 
kültürel kimliğin bir taşıyıcısı olarak da işlev görmektedir.

Sonuç olarak, katı’ sanatı tarihsel, estetik, teknik ve kültürel boyutlarıyla 
Osmanlı ve İslam sanat geleneğinin özgün bir ifadesidir. Hem geçmişte hem de 
günümüzde, disiplinler arası bir sanat pratiği olarak kendini göstermiş, sabır, 
uyum ve estetik ölçüyü temsil etmiştir. Modern sanat uygulamalarında yeniden 
canlandırılması, katı’nın sadece bir geçmiş mirası değil, yaşayan bir kültürel 
değer olduğunu kanıtlamaktadır. Bu yönüyle katı’ sanatı, hem araştırmacılar 
hem de sanatçılar için zengin bir ilham kaynağı olmayı sürdürmektedir. Sanatın 
her aşamasında görülen teknik titizlik, estetik uyum ve ruhani değerler, katı’yı 
yalnızca bir süsleme sanatı değil, kültürel ve manevi bir ifade biçimi olarak ön 
plana çıkarmaktadır.

KAYNAKÇA

Açıkgözoğlu, A.S. ve Yurdakul, E. (2022). III. Ahmed Kütüphanesi’nde Kâğıt Oyma 
Tezyinatlı Fener, Milli Saraylar Dergisi, 22, 68.

Couvrat Desvergnes, A. (2021). Cut-out calligraphy from the fifteenth and sixteenth 
centuries: Discussion of its origins and significance and observations on the 
techniques and tools used. Journal of Material Cultures In The Muslim Wor-
ld. 2, 38, 3–31. 

Eryılmaz, B. (2023). Katı’ sanatında çiçek. idil, 12(103), 414–425. 

Köylü, S., & Etikan, S. (2021). Katı’ sanatı ve çağdaş yorumcularından Emel Nurhan 
Ogan. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 14(78), 1–15.

Qian, B. Ve Yang, Y. (2022). Research On The Innovation of Paper-Cut Art. Frontiers 
In Art Research. 4, 51.



27

Saadet Nihal COŞKUN

26

Geleneksel Katı’ Sanatımız 

Salur, N. (2009). Art of Katı. Scope (Art & Design), 4, 210.

Sözen, M. ve Tanyeli, U. (2014). Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü. Remzi Kitabevi. 

Ünver, D. (2021). Sabrın Kâğıtla Sınandığı Sanat (Kaatı’). Nigârhane Dergisi. 

Uşan, H. (2022). Katı’ Sanatı Klasik Cilt Uygulaması. Bursa Uludağ Journal of Eco-
nomy and Society, 41(1), 83–101. 

İnternet Kaynakçası

URL 1: https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00036297?page=,1

URL 2: https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fahri-huseyin-fahreddin-dede

2. BÖLÜM

GELENEKSEL BİR ZANAAT OLARAK HAVUT
 VE 

HAVUTÇULUK ÜZERİNE BİR İNCELEME

Öğr. Gör. Saadet Nihal COŞKUN
Aydın Adnan Menderes Üniversitesi,

 Aydın Meslek Yüksekokulu
coskunn@adu.edu.tr

 https://orcid.org/0000-0001-6237-3804

GİRİŞ
Anadolu coğrafyasında hayvancılık faaliyetleri tarih boyunca toplumsal 

yaşamın en önemli ekonomik unsurlarından biri olmuştur. Bu kapsamda 
özellikle deve yetiştiriciliği ve deve güreşleri, Ege Bölgesi kültürel yaşamının 
ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. Devecilik kültürü, yalnızca hayvancılıkla 
ilgili bir üretim alanı değil, aynı zamanda toplumun sosyo-kültürel yapısını, 
geleneksel estetik anlayışını ve zanaatkârlık becerilerini yansıtan çok katmanlı 
bir miras alanıdır.

Bu kültürel geleneğin merkezinde yer alan havut, develerin yük taşımada 
veya güreşlerde kullanılan koruyucu ve süsleyici bir donanım unsurudur. Havut 
yapımı ve süsleme geleneği, hem el sanatları geleneğinin hem de devecilik 
ritüellerinin ayrılmaz bir parçası olarak kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. 
Günümüzde havutçuluk, hem ekonomik hem de kültürel anlamda sürekliliğini 
koruyan, ancak usta sayısının giderek azaldığı bir zanaat koludur.



28 29

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

Fotoğraf 1: Havutlanmış Güreş Devesi (Çetin & Kalender, 2016).

Türk halk kültüründe deve, sadece ekonomik değil, aynı zamanda inanç 
sistemlerinin, sosyal ritüellerin ve kültürel temsillerin merkezinde yer alan çok 
yönlü bir figürdür. Bu bağlamda devenin işlevselliğini artıran havut, hem taşıma 
aracı olarak hem de deve güreşlerinin vazgeçilmez bir donanımı olarak kültürel 
bir değer kazanmıştır. Geleneksel havut yapımı, hem teknik zanaatkârlık hem de 
estetik anlatım biçimi olarak, somut olmayan kültürel miras içinde özel bir yere 
sahiptir. Farsça “hevid” kelimesinden türeyen havut, tarih boyunca hem pratik hem 
sembolik işlevler yüklenmiştir. Yük havutları ve güreş havutları olmak üzere iki ana 
türü vardır. Güreş havutları, devenin hörgüç yapısına göre özel olarak tasarlanır. Bu 
bağlamda havut, sadece bir taşıma aracı değil, aynı zamanda bir kimlik göstergesidir. 
Havut, özellikle göçebe veya kırsal yaşam tarzının yaygın olduğu toplumlarda 
kullanılan, devenin sırtına konulan bir tür semerdir. Ahşap, keçe, saz, kıl çaput, 
keten çuval gibi doğal malzemelerden yapılan havut, devenin yük taşırken rahat 
etmesini sağlar. Aynı zamanda güreşlerde devenin hareket kabiliyetini destekler ve 
yaralanmasını önler. Literatürde havut, özellikle devecilik bağlamında ele alınmış; 
yapım süreci, kullanılan malzemeler, işlevsel faydaları ve estetik yönleri çeşitli 
çalışmalarla belgelenmiştir (Başaran, 2007; Çetin & Kalender, 2016; Güven, 2010). 
Motifler ve sembollerle ilgili çalışmalarda ise havut üzerindeki desenlerin taşıdığı 
anlamların sosyal, dini ve kültürel temsillerle iç içe geçtiği vurgulanmaktadır 
(Adıgüzel, & Yılmaz Kolancı,2017; Coşkun, 2024).

Bu bağlamda havut, kültürel kimliğin görsel bir dili, halk inançlarının 
ve toplumsal aidiyetin sembolik bir temsili olarak değerlendirilmektedir. 
Havutçuluk, UNESCO’nun somut olmayan kültürel miras kavramı çerçevesinde 
değerlendirilebilecek geleneksel bir zanaattır. Kültürel mirasın aktarımı, yerel 

bilgi sistemleri ve toplumsal aidiyet kavramları araştırmanın kuramsal temelini 
oluşturmaktadır (UNESCO, 2003). 

Havut, somut olmayan kültürel miras bağlamında değerlendirilebilecek bir 
zanaat ürünü olarak; teknik bilgi aktarımı, sembolik anlatım dili ve topluluk 
aidiyeti gibi unsurları bünyesinde barındırmaktadır. Günümüzde havutçuluk, 
ekonomik ve kültürel anlamda varlığını sürdürmekle birlikte, usta sayısının 
giderek azalması nedeniyle korunması ve belgelenmesi gereken geleneksel 
zanaatlar arasında yer almaktadır. Havutçuluk, yalnızca işlevsel bir zanaat değil; 
aynı zamanda toplumsal kimlik inşasında ve kültürel aktarımda aktif bir rol 
üstlenmektedir. Devenin süslenme biçimi, kullanılan renkler ve tören ritüelleri 
aracılığıyla sosyal statü, dini inanç ve estetik anlayış ifade edilmektedir. Ustalar 
havut yapımında, motifleri bilinçli bir şekilde seçtiği ve her birinin kültürel bir 
anlam taşıdığı görülmektedir. Suyolu, koçboynuzu, muska ve göz motifleri gibi 
semboller, korunma, güç, bereket ve kimlik temsili gibi değerleri yansıtmaktadır. 
Motiflerin hem işlevsel hem de estetik boyutları, kültürel süreklilik açısından 
önemli bir araç olduğunu göstermektedir (Ekici & Fedakâr, 2014). Ayrıca 
havut giydirme törenleri, bireyler arası sosyal dayanışmayı güçlendiren, yerel 
kültürün sergilendiği kolektif etkinlikler olarak değerlendirilmektedir.

   
Yöntem ve Çalışmanın Kapsamı; 
Bu çalışma, geleneksel bir zanaat olan havut ve havutçuluk geleneğini; 

kültürel, işlevsel ve sembolik boyutlarıyla incelemeyi amaçlayan nitel 
araştırma yöntemine dayanmaktadır. Araştırma sürecinde betimsel ve 
yorumlayıcı yaklaşımlar birlikte kullanılmış; havutçuluk, devecilik kültürü ve 
deve güreşleri bağlamında çok yönlü bir kültürel pratik olarak ele alınmıştır. 
Çalışmanın kuramsal çerçevesi, UNESCO’nun Somut Olmayan Kültürel Miras 
Sözleşmesi (2003) kapsamında tanımlanan kültürel aktarım, topluluk aidiyeti 
ve sürdürülebilirlik kavramları üzerine kurulmuştur.

Araştırmada öncelikle literatür taraması yöntemi kullanılmış; devecilik 
kültürü, havut yapımı, havut süslemeleri, motif ve sembolizm, deve güreşleri 
ve havut giydirme törenleri üzerine yapılmış akademik çalışmalar, bildiriler ve 
alan araştırmaları incelenmiştir. Bu kapsamda elde edilen veriler, çalışmanın 
kavramsal ve tarihsel arka planını oluşturmuştur.

Çalışmanın uygulamalı boyutunu ise saha araştırması oluşturmaktadır. 
Saha çalışması, Aydın ili Germencik ilçesi Turanlar Mahallesi’nde yürütülmüş; 
aktif olarak havut üretimi yapan ustalarla yarı yapılandırılmış görüşmeler 
gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler sırasında havut yapım süreci, kullanılan 



30 31

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

malzemeler, araç-gereçler, üretim aşamaları, ustalık bilgisi, usta-çırak ilişkisi 
ve zanaatin güncel durumu hakkında nitel veriler elde edilmiştir. Bunun yanı 
sıra, havut yapım süreci yerinde gözlemlenmiş; üretim aşamaları, süsleme 
teknikleri ve tören uygulamaları fotoğrafla belgelenmiştir.

Araştırmanın kapsamı, Ege Bölgesi’nde deve güreşleriyle ilişkilendirilen 
havutçuluk geleneği ile sınırlandırılmıştır. Bu çerçevede havut; yalnızca teknik 
bir üretim nesnesi olarak değil, deve güreşleri, havut giydirme törenleri, halı 
geceleri ve geçit ritüelleriyle birlikte ele alınmış; havudun toplumsal bellekteki 
yeri ve temsil gücü değerlendirilmiştir. Özellikle güreş havutları üzerinden 
yapılan incelemelerde, süsleme unsurları, renk tercihleri ve motiflerin taşıdığı 
kültürel ve simgesel anlamlar analiz edilmiştir.

Çalışmada elde edilen veriler, betimsel analiz yöntemi ile değerlendirilmiş; 
saha gözlemleri ve görüşme bulguları literatürle karşılaştırılarak yorumlanmıştır. 
Motif ve sembol analizlerinde ise Türk halk sanatları ve geleneksel bezeme 
repertuarı esas alınmıştır. Bu doğrultuda havut üzerindeki motifler, korunma, 
bereket, güç, aidiyet ve inanç gibi temalar bağlamında ele alınmıştır. Sonuç 
olarak bu araştırma, havutçuluğu yalnızca yok olmaya yüz tutmuş bir zanaat 
olarak değil; yaşayan, ritüellerle beslenen ve toplumsal kimlik üreten bir somut 
olmayan kültürel miras unsuru olarak değerlendirmekte; zanaatin güncel 
durumu, karşı karşıya olduğu sorunlar ve sürdürülebilirliğine yönelik önerileri 
kapsamlı bir biçimde ortaya koymayı hedeflemektedir.

 

1. DEVECİLİK KÜLTÜRÜ BAĞLAMI
Develer hörgüç yapılarına göre de farklılık gösterir. Çift hörgüçlü develer 

“buhur” olarak adlandırılırken, tek hörgüçlü olanlara badem hörgüçlü denir. Bazı 
develerin hörgücü ise diğerlerine göre daha geride konumlanmıştır. Bu nedenle 
havut yapımında, devenin hörgücünün şekli, yüksekliği ve konumu titizlikle 
değerlendirilmelidir. Özellikle güreş havutlarında, hem hörgüç yapısına hem de 
hayvanın güreşme biçimine uygunluk büyük önem taşır. Havutçuluk, deve güreşi 
kültürüyle doğrudan ilişkilidir. Develer güreş öncesinde törenle süslenir; davul-
zurna eşliğinde kentte geçit yapılır, akşamında “halı gecesi” adlı kutlamalar 
düzenlenir. Bu etkinlikler, toplumsal dayanışmayı ve yerel kimliği pekiştirir.

Havutçuluk, Ege Bölgesi’nin geleneksel devecilik kültürü ile doğrudan bağlantılı 
bir zanaat koludur. Atmaca’ya (2023) göre havut, yalnızca devenin sırtını koruyan 
bir semer değil; aynı zamanda deve güreşlerinin ritüel bütünlüğünü tamamlayan 
kültürel bir simgedir. Develer güreş öncesinde, “havut giydirme” olarak bilinen 

özel bir törenle süslenmektedir. Bu süreç, devecilik camiası için yılın en önemli 
sosyal etkinliklerinden birini oluşturur. Törende, develer ustalar tarafından işlemeli 
havutlarla donatılır; her biri sahiplerinin ekonomik ve estetik zevkini yansıtan 
özgün motiflerle süslenir. Havutun ön kısmındaki hatap üzerine asılan çan, devenin 
yürüyüşü sırasında ritmik sesler çıkararak geçit törenine işitsel bir kimlik kazandırır. 
Bu ses, hem hayvanın gücünü hem de sahibinin statüsünü sembolize eder. Ayrıca 
bazı havutlar üzerinde, ait oldukları boy, kabile veya bölgenin damgaları da yer 
almakta olup, bu simgeler kimlik ve aidiyet göstergesi olarak kullanılır. Havut 
deve için dönüm noktası oluşturacak kadar önemli bir donanım olma özelliğini 
gösterir. Havut, usta kişilerce özenle yapılmalıdır aksi halde acemi ellerden çıkan 
havut deveye yük olmaktan ileri gidemeyecek, yük taşımasını ya da güreşmesini 
engelleyecek hatta hayvanın yaralanmasına sebep olacaktır(Atmaca, 2023).

 1.1. Genel olarak havutlar iki temel türde üretilmektedir:
a. Yük havudu
Yük havudu, devenin yük taşıma gücünden en verimli biçimde yararlanmak 

amacıyla ortaya çıkmış, işlevsel bir gereksinimin sonucudur. Bu tür havut, 
yalnızca yük taşımak için tasarlanmıştır; güreşlerde kullanılmaz. Yapı olarak 
üst kısmı geniş ve uzun, etekleri ise daha kısadır. Bu biçimiyle devenin sırtına 
binen yükün dengeli bir şekilde dağılmasını sağlar.

b. Güreş havudu 
Güreş havudu ise özellikle deve güreşlerinde kullanılan özel bir havut 

türüdür. Üst kısmı sivri yapıdadır ve yük havudu kadar uzun değildir. Bu 
havutun hazırlanmasında yalnızca devenin hörgüç yapısı değil, aynı zamanda 
güreşme stili de dikkate alınır. Çünkü her devenin güreş tarzı, havutun biçim ve 
dengesini belirleyen önemli bir etkendir (Çetin & Kalender, 2016). 

Yük havutlarına göre Güreş Havutları daha renkli ve süslü yapıya sahiptir. 
Deve güreşe bir gelin gibi özenle hazırlanıp en rahat en süslü olabileceği şekilde 
meydana getirilir.

Güreş öncesi günlerde kent merkezinde davul-zurna eşliğinde yapılan kortej 
yürüyüşleri, bölge halkı için bir şölen niteliğindedir. Develer, süslemeleriyle 
birlikte sokaklarda dolaştırılırken halk tarafından alkışlarla karşılanır; bu durum, 
yerel aidiyetin ve toplumsal belleğin yeniden üretildiği bir performatif alan 
yaratır. Akşamında gerçekleştirilen “halı gecesi” etkinlikleri ise, deve sahipleri, 
zanaatkârlar ve yöre halkının bir araya gelerek sosyal dayanışmayı pekiştirdiği bir 
kutlama niteliği taşır. Bu kutlamalarda genellikle yemek ikramları, mevlitler ve 



32 33

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

geleneksel müzik gösterileri yer alır. Bu ritüel bütünlük içerisinde havut, hem görsel 
bir estetik unsur hem de kültürel kimliğin taşıyıcısı olarak konumlanmaktadır. 
Deve süslerinin çeşitliliği, yerel ustalığın ve zanaat birikiminin görünür hâle 
geldiği bir alandır. Dolayısıyla havutçuluk, yalnızca hayvancılıkla ilişkili bir 
teknik beceri değil, aynı zamanda Yörük kültürünün toplumsal dayanışma ve 
aidiyet üretme biçimlerinden biri olarak değerlendirilmektedir (Atmaca, 2023).

2. HAVUT VE HAVUTÇULUK ÜZERİNE;
Havut, sadece bir yük taşıma aracı olmanın ötesinde, özenle seçilmiş doğal 

malzemelerin işlevsel bir düzende bir araya getirildiği kültürel bir objedir. İç kısmı 
sazlıklarla doldurularak deve sırtına doğrudan temas etmesi engellenir; böylece 
hayvana zarar vermeden yük taşıması sağlanır. Halk arasında sıkça kullanılan 
“Deveyi havutuyla götürmek” deyimi, havutun geleneksel kültür içerisindeki 
yerini ve işlevsel önemini yansıtmaktadır. Bu deyimin de çağrıştırdığı üzere, havut 
yalnızca bir semer değil; devenin anatomik yapısı göz önünde bulundurularak 
özel olarak tasarlanan, hem estetik hem de işlevselliği bir arada sunan geleneksel 
bir zanaat ürünüdür. Bu bağlamda havut, geleneksel Türk el sanatları arasında 
dikkate değer bir yere sahiptir (Çilem Soylu,& Şahin 2025; Abirdân H.E 2017)

Havut, devenin hem yük taşırken hem de güreşlerde kullandığı bir semer 
türüdür. Kış aylarında hayvanın sırtını sıcak tutarak hastalanmasını engelleyen, 
aynı zamanda estetik bir görünüm kazandıran bir giysi işlevi görür. Havut 
yapımı günümüzde hem ekonomik nedenlerle hem de çırak yetişmemesi 
sebebiyle yok olma tehlikesi altındadır. (Çalışkan, 2013).

2.1. Yapım Malzemeleri ve Üretim Süreci
Havut yapımında kullanılan başlıca malzemeler; keçi kılı, keçe, çul, 

saz ve ağaç parçalarıdır. Keçi kılı, dayanıklılığı nedeniyle tercih edilirken; 
keçe, sıcaklık izolasyonu sağlayarak devenin sırtını korur. Çul, havutun dış 
yüzeyinde dokusal bir doku oluşturur. Saz ise iç dolgu olarak kullanılarak 
ağırlığı dengeleyen yumuşak bir yapı oluşturur (Çilem Soylu,& Şahin 2025).

Yapım süreci devenin vücut ölçülerine göre kalıp çıkarılmasıyla başlar. 
Ardından yastıkların doldurulması, keçe ile kaplanması ve dikilmesi gelir. 
Dikiş işlemlerinde çuvaldız, havut demiri ve tokmak gibi geleneksel araçlar 
kullanılır. Tokmak, malzemenin sıkıştırılması ve form verilmesinde önemli bir 
işlev görür. Üretim tamamlandıktan sonra havut, keçeden veya yünden üretilmiş 

renkli kumaşlar, boncuklar, aynalar ve metal süslemelerle zenginleştirilir. Her 
bir süsleme, hem estetik hem de sembolik bir anlam taşır (Atmaca, 2023).

a) Kullanılan araçlar (Koyuncu Okca,ve Ertürk,2018);
Çırak: Havut yapımının her aşamasında kullanılan, iki parçayı birbirine 

tutturma ve dikme işlemlerinde yardımcı olan araçtır.
İlik Çeken: Havudu hataba bağlama aşamasında kullanılan, ilik ipini 

geçirmek için tasarlanmış, iğne işlevi gören bir araçtır.
Havut Demiri: Sazları bastırmak ve sıkıştırmak için kullanılan, ucu çatallı, 

yaklaşık 130 cm uzunluğunda bir demir çubuktur.
Tokmak: Sazların sıkıştırılmasında kullanılan, genellikle ahşaptan yapılmış 

çekiç tarzı alet.
Kırklık (Makas): Kalın keçe ve keten çuval gibi dayanıklı malzemeleri 

kesmek amacıyla kullanılan kesici alettir.
Testere (Bıçak): Sazların istenen boyutlarda kesilmesinde kullanılan kesici 

araçtır.
Biz: Dikiş sırasında çuvaldızın malzeme içerisinden kolayca geçmesini 

sağlamak için kullanılan sivri uçlu alettir.
Çuvaldız: Havutun dikim aşamasında kullanılan, ucu eğri, büyük boyutlu 

bir iğnedir.

b) Yapım Süreci ve Teknik Özellikler(Atmaca, 2023);
Havut, dört ana bölümden oluşur:
Yastık: Devenin yan taraflarını oluşturur, eski ve yeni sazla doldurulur.
Bel: Orta kısım, kıl ve çuvalın yer aldığı bölgedir.
Tengah: Ön kısımdır, kıl ile kaplanır.
Zömbek: Üstteki konik çıkıntıdır, ay-yıldız motifleriyle süslenir.
Ön bölümde yer alan çatma kısmı “hatap” olarak adlandırılır; buraya büyük 

bir çan asılır. Çanın sesi, deve güreşlerinde işitsel bir kimlik unsuru oluşturur. 
Havut ölçüleri, devenin hörgüç yapısına göre usta tarafından gözle belirlenir. 
Üretim süresi iki ila üç gün, ortalama ömrü 2–3 yıl, bakım yapılırsa 5 yıla kadar 
uzamaktadır 

Havutçuluğun UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras listesi kapsamında 
değerlendirilmesinin, hem bölgesel kimliğin güçlendirilmesine hem de kültürel 
turizmin gelişmesine katkı sağlayacağını önermektedir.



34 35

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

Havutlar genellikle keçi kılından dokunan çul kullanılarak üretilmektedir ve 
ortalama 35–45 kilogramağırlığındadır. Yapım süreci yaklaşık bir buçuk gün 
sürmekte olup, devenin hörgüç yapısına göre özel ölçüler alınmasıyla başlar. 
Bu süreç; yastıkların hazırlanması, keçe ile kaplanması, sazla doldurulması, 
dikilmesi ve işlemelerle süslenmesi gibi aşamalardan oluşmaktadır. Yapımda 
genellikle tokmak, havut demiri ve çuvaldız gibi geleneksel el aletleri 
kullanılmaktadır (Çetin & Kalender, 2016).

Bu aşamadan sonra şu işlemler gerçekleştirilmektedir (Atmaca, 2023):
1.	 Yastıkların hazırlanması: Devenin her iki yanına gelecek biçimde iki 

yastık parçaları ayrı ayrı dokunur veya biçimlendirilir; bu parçalar daha 
sonra bele (ortak gövde kısmına) bağlanır.

2.	 Keçe ile kaplama: Hazırlanan yastıklar, dış yüzlerinden koyunyünü ya da 
keçi kılı karışımlı keçe ile kaplanır. Bu kaplama hem dekoratif amaç taşır 
hem de içyapı ile dış yüzey arasındaki sürtünmeyi azaltarak dayanıklılığı 
artırır. Germencik Turanlar yöresinde, havut dokumasında hem koyun 
kılı hem de keçi kılı kullanıldığı belirtilmektedir 

3.	 Sazla doldurma: Havutun iç dolgu malzemesi olarak saz (ot ve su 
bitkilerinden elde edilen kuru materyaller) tercih edilir. Bu saz dolgusu, 
ağır olması beklenen yüklere karşı içsel tampon görevi görürken, aynı 
zamanda havutun devede kaymasını engelleyecek bir yapı oluşturur

4.	 Dikim: Kaplanan yastık parçaları ve orta bölüm, uygun yönde gerilim 
uygulanarak ve geleneksel el dikiş teknikleriyle birleştirilir. Bu dikim 
aşamasında genellikle tokmak (şekillendirme aracı), havut demiri (isli 
dikişlerde kullanılan eğik metal çubuk) ve çuvaldız gibi geleneksel el 
aletleri kullanılır.

5.	 Süsleme ve işlemeler: Son aşamada havut, motifler, nakışlar, boncuklar, 
ayna ve benzeri süs öğeleriyle estetik kazanır. Zömbek kısmı (havutun 
üst bölümündeki çıkıntıyı örtmek için kullanılan bez) sıklıkla ay-yıldız 
motifleriyle işlenir. Ayrıca, havutun ön kısmında yer alan “hatap” adı 
verilen çatma bölgesine büyük bir çan asılır; deve yürürken bu çanın 
çıkardığı ses, folklorik ve görsel bir etki oluşturur (Abirdân H.E 2017).

Havut üretimi; teknik zanaatkârlığın, yerel kültürel sembolizmin ve doğal 
malzeme bilgisinin iç içe geçtiği özgün bir süreçtir. Bu sürecin korunması, 
yalnızca bir geleneksel el işi geleneğinin devamı değil, aynı zamanda 
biyomimetik malzeme ve sürdürülebilir üretim modelleri açısından da 
önemli bir kaynak olabilir. Tüm Havut yapım aşamalarını Koyuncu Okca,ve 
Ertürk,2018’e göre işlem basamaklarına uygun sıralayacak olursak;

1. Hazırlık Aşaması
1. Havut yapılacak devenin ölçüsü alınır.
2. Ustalar genellikle mezura yerine kendi karış ölçülerini kullanır.
3. Devenin karnının dolu/boş olması ve kilosu dikkate alınır.
4. Devenin ölçü, renk, model bilgileri usta defterine kaydedilir.
5. Gerekli araç-gereçler hazırlanır (Çırak, ilik çeken, havut demiri, tokmak, 

kırklık -makas, testere/bıçak, biz, çuvaldız.)
6. Malzemeler temin edilir (Saz, keçe, çul, kıl dokuma, keten çuval, ahşap 

parçalar, kasıl iplikler, boncuklar, süs malzemeleri.

2. Yastık (Dolgu) Hazırlama
1. Saz demetleri kullanıma hazırlanır, kurutulur ve kesilir.
2. Yastıklar oluşturulmak üzere sazlar havudun iç dolgusuna konur.
3. Tokmak ile sıkıştırılır, havut demiri ile bastırılır.
4. Fazlalıklar kesilerek düzgün yüzey elde edilir.
5. Yastıklar ikiye katlanarak birbirine bağlanır (çatılır).

3. Tengah (Ön Kısım) Hazırlığı
1. Havudun ön yüzü olan tengah, renkli ipliklerle işlenir.
2. İşlenmiş çul (kıl dokuma) parçalar tengah kısmına yerleştirilip dikilir.

4. Bellik ve Keçe Yerleştirme
1. Bellik adı verilen çul dokuma parçaları tengah kısmına yerleştirilir.
2. Keçe, havudun dışına kaplanır.
a. Renkli ipliklerle süslenir, desensiz düz keçeler tercih edilir.
b. Keçenin kalitesi havutun dayanıklılığını belirler.

5. Kolanların Hazırlanması ve Bağlanması
1. Havutu devenin sırtına sabitlemek için çeşitli kolanlar dokunur:
a. Gölbent (ön kolan)
b. Döş (orta kolan)
c. Kasık-terk (arka kolan)
d. Döşübent (göbek kolanı)



36 37

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

2. Çift iğne tekniği ile dikilir, boncuk, ponpon, ayna, deniz kabuğu gibi 
süslerle bezenir.

6. Çul Eteği Dokuma ve Süsleme
1. Havutun altına serilen dokuma.
2. Yün ve keçi kılı kullanılır, uçları renkli boncuk ve ponponlarla süslenir.

7. Levha ve Süsleme Aşamaları
1. Havudun arka kısmına paralık (isim levhası) asılır. Üzerinde devenin 

ismi, “Maşallah” ibaresi veya sahibinin adı bulunur.
2. Havutun önüne ve yanlarına çeşitli süs aksesuarları takılır:
a. Köleste (örgü bileklik)
b. Hamaylı (muska, boyunluk)
c. Paçalık (diz süsü)
d. Zömbeklik (arka uç süsü)
e. Ponponlar (guda)

8. Metal Donanımların Takılması
1. Havan (hatap çanı): Havutun önüne takılır, dövme metalden yapılır.
2. Zilgur (zilgor) ve Tokrak (küçük çan): Havudun yanlarına ve kuyruk 

ucuna takılır.
3. Geleneksel olarak el yapımıdır, günümüzde bazıları fabrikasyon üretimdir.

9. Hatap (Ahşap Koruma) Yapımı
Havudun üzerine yerleştirilen, iki yarım çember şeklindeki tahta parçalardır. 

Genellikle çıtlık, çınar, kavak, çam ağaçlarından yapılır.
Geleneksel havut üretimi yalnızca teknik beceri değil, aynı zamanda kültürel 

bilgi ve kolektif hafızayı da içerir. Kültürel antropoloji bakımından, havutçuluk 
zanaatinin yöresel motif seçimi, sembolik işaretler (örneğin maşallah örtüsü, peş 
örtüsü gibi) ve nakış diliyle bölgesel kimliği yansıttığı görülmektedir. Örneğin, 
Egeyedönüş web kaynağında, havut üzerinde yer alan “maşallah” bezinin hem 
nazardan korunma inancı hem de estetik işlevi taşıdığı belirtilmiştir. Havutun 
arka bölümünde yer alan ve genellikle devenin ismi ile güreşe katıldığı yerin 
işlendiği bez parçasına “peş” adı verilmektedir. Peş, işlevsel bir bez parçası 

olmasının yanı sıra, deve sahiplerinin hayvanlarını tanımlamak ve yerel aidiyet 
duygusunu yansıtmak için kullandıkları kişisel bir ifade aracıdır. Özellikle Ege 
Bölgesi deve güreşi kültüründe, peş üzerinde yer alan yazılar ve süslemeler, her 
devenin kendine özgü kimliğini ortaya koyar. Havut, sadece bir yük taşıma aracı 
olmanın ötesinde, özenle seçilmiş doğal malzemelerin işlevsel bir düzende bir 
araya getirildiği kültürel bir objedir (AbirdânH.E2017).

3. HAVUTUN KÜLTÜREL VE SİMGESEL ANLAMLARI
Havut, yalnızca bir yük taşıma aracı olmanın ötesinde, özenle seçilmiş doğal 

malzemelerin işlevsel bir düzende bir araya getirildiği, somut olmayan kültürel 
miras niteliği taşıyan bir el sanatı ürünüdür. Anadolu’nun farklı bölgelerinde 
görülen havut üretiminde kullanılan keçi kılı, koyun yünü, keçe ve saz gibi 
organik malzemeler; hem işlevsel dayanıklılıkları hem de ekolojik uyumları 
nedeniyle tercih edilmektedir. Dolayısıyla havut, sadece pratik bir kullanım aracı 
değil; biçim, malzeme ve süsleme düzeniyle yerel kimliğin, toplumsal statünün ve 
inanç sistemlerinin bir yansımasıdır. Bu çok katmanlı yapı, havutçuluk zanaatinin 
hem ekonomik hem de kültürel sürdürülebilirliği açısından korunması gereken 
bir miras alanı olarak değerlendirilmektedir (Çetin & Kalender, 2016).

Havutlar, özellikle göçebe veya kırsal yaşam tarzının hâkim olduğu 
toplumlarda önemli bir işleve sahiptir. Ahşap, deri, keçe, yün veya halı gibi 
doğal malzemelerden üretilen havutlar; kültürel kimliği, dini inançları ve doğa 
unsurlarını sembolize eden desen ve motiflerle süslenir. Bu yönüyle havut, 
işlevsellikten sanata uzanan bir yaşam anlayışının ürünü olarak kabul edilir (Uygur 
& Koyunca Okca, 2019). Geleneksel havutlar, ait oldukları kültürün sosyal, 
ekonomik ve sanatsal değerlerini yansıtan güçlü birer kültürel nesne niteliği taşır. 
Üzerlerindeki desenler ve semboller yalnızca estetik süslemeler değil; kimlik, 
aidiyet ve inanç bildiren iletişim araçlarıdır (Dilek & Coşkun, 2024).

Türk kültüründe havutlar, hem işlevsellikleri hem de taşıdıkları sembolik 
anlamlar bakımından dikkat çeker. Kullanılan motifler sıklıkla doğa, inanç 
ve günlük yaşamla ilişkilidir. Örneğin; “suyolu”, “muska”, “göz”, “zigzag”, 
“daire”, “üçgen”, “baklava” ve “koçboynuzu” gibi motifler havut süslemelerinde 
yaygın biçimde görülür ve doğayı, korunmayı, bereketi ve gücü sembolize eder. 
Renkler de bu kültürel anlatımın ayrılmaz bir parçasıdır. Kırmızı güç ve sevgiyi, 
mavi korumayı, sarı bereketi, yeşil doğa ve huzuru, mor ise özgürlük ve adaleti 
temsil eder (Coşkun, 2024; Adıgüzel & Yılmaz Kolancı, 2017). Bu renklerin 
bir araya gelişi ve motiflerin düzenleniş biçimi, kimi zaman havut sahibinin 
sosyal statüsü, ekonomik durumu veya dini inancı hakkında da ipuçları verir.



38 39

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

 

Fotoğraf 2: Havut Örneği (Abirdân H.E 2017).

Havut, yalnızca işlevsel bir deve donanımı olmanın ötesinde, Anadolu’daki 
köklü devecilik geleneğiyle bütünleşmiş önemli bir kültürel sembol niteliği 
taşımaktadır. Yüzyıllardır süregelen bu gelenek, hem ekonomik yaşamın bir 
parçası hem de toplumsal kimliğin bir göstergesi olmuştur. Özellikle deve 
güreşleri, sadece bir spor etkinliği değil, aynı zamanda yerel kimliğin, estetik 
anlayışın ve sosyal statünün dışa vurum alanı olarak görülür. Bu bağlamda havut, 
hem devenin fiziksel konforunu hem de kültürel temsil gücünü simgeleyen bir 
unsur haline gelmiştir. Develer, özellikle güreşlerde statü göstergesi olarak 
özenle süslenir. Her havut, devenin sahibi ve bulunduğu yörenin kültürel 
kimliğini yansıtan özgün motiflerle bezenir. Havut süslemelerinde en çok 
kırmızı, sarı ve pembe tonları tercih edilirken, mavi renk nadiren kullanılır. 
Bu renklerin seçimi, hem bölgesel estetik anlayışını hem de inanç temelli 
sembolizmi yansıtır. Süslemelerde kullanılan ay-yıldız, nazar boncuğu, çiçek, 
lale ve geometrik biçimler, geleneksel Türk bezeme sanatının karakteristik 
unsurlarını taşır. Özellikle zömbek adı verilen bölümde yer alan süslemeler, 
havutun görsel ağırlık merkezini oluşturur. Bunun yanı sıra peş ve maşallah 
bezleri, yalnızca estetik bir detay değil; devenin kimliğini, sahibinin sosyal 
statüsünü ve yöresel aidiyetini simgeleyen kültürel ögelerdir. Bu süslemelerde 
yer alan her motif, ustanın el emeği, geleneksel bilgi birikimi ve yaratıcılığıyla 
biçimlenir. Dolayısıyla her havut, yalnızca bir zanaat ürünü değil; aynı zamanda 
ustanın kimliğini, kültürel belleği ve toplumun sanatsal duyarlılığını yansıtan 
somut olmayan kültürel mirasın özgün bir örneğidir (Uygur, & Koyunca 
Okca,2019).

3.1. Motifler ve Anlamları
Havut süslemelerinde kullanılan bazı sembolik motiflerin genel anlamları 

şu şekildedir:

Bu bağlamda, havut süslemelerinde kullanılan motiflerin her biri, yalnızca 
görsel bir unsur değil; aynı zamanda derin bir kültürel hafızanın taşıyıcısıdır. 
Türk süsleme sanatında ve özellikle kilim dokumalarında da görülen bu motifler, 



40 41

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

inanç sistemlerinden doğa algısına, estetik anlayıştan toplumsal sembolizme 
kadar uzanan geniş bir anlam yelpazesine sahiptir. Dolayısıyla havut üzerindeki 
motifler, Türk kültüründe kilim motiflerinde olduğu gibi; bereket, koruyuculuk, 
nazardan sakınma, sevgi, bağlılık ve güç gibi kavramları simgesel biçimde 
yansıtır. Bu süslemeler hem ustanın geleneksel sanat bilgisini hem de toplumun 
ortak değerlerini görünür kılar. Bu nedenle havut bezemelerinde yer alan her 
bir motifin anlam dünyasını çözümlemek, sadece zanaatın estetik yönünü değil; 
aynı zamanda Türk kültürünün sembolik anlatım dilini de anlamak açısından 
büyük önem taşımaktadır. Aşağıda yer alan örnekler, renk ve desen özellikleri 
dikkate alınarak güreş havutları arasından seçilmiş, üzerlerinde yer alan 
motifler ise Türk kültüründeki sembolik anlamları doğrultusunda ve yapılan 
saha araştırmasından elde edilen bilgiler doğrultusunda  yorumlanmıştır.

Fotoğraf 3: Havut Üzerindeki yazılar (Coşkun, 2025).
Görselde yer alan havut üzerindeki yazılar, havudun yalnızca işlevsel bir 

donanım olmadığını, aynı zamanda kültürel kimlik, aidiyet ve inanç unsurlarını 
yansıtan sembolik bir yüzey olarak kullanıldığını göstermektedir. “Karapınar” 
ifadesi, devenin ait olduğu yerleşim yerini ya da sahibinin temsil ettiği bölgeyi 
belirtirken, “17” sayısı devenin güreşlerde tanınmasını sağlayan ayırt edici 
bir numara işlevi görmektedir. Havut üzerinde yer alan “Maşallah” yazısı ise 
Anadolu devecilik geleneğinde yaygın olarak görülen, nazardan korunma ve 
iyi dilek ifade eden inanç temelli bir unsurdur. Bu yazılar ve düzenlemeleri, 
havudun estetik bir süsleme nesnesi olmasının ötesinde, toplumsal kimliği 
görünür kılan, inanç sistemlerini yansıtan ve deve güreşleri bağlamında temsil 
gücü taşıyan kültürel bir anlatım aracı olduğunu ortaya

Örnek 1 Fotoğraf 4:Havut A.(Coşkun, 
2025).

Örnek Fotoğraf 1 
İncelendiğinde; Çok renkli basit 
nakış işleme ile su yolu motifi ve 
geometrik desenler görülmekte. 
Su yolu motifi ile suyun insan 
yaşamındaki önemine vurgulanmış 
olabilir çünkü hem su yolu motifinin 
anlamı hayatı tanımlamaktadır hem 
de kullanılan renkler; Kırmızı: Güç, 
sevgi ve sıcaklık gibi anlamlar taşır. 
Sarı: Toprak ve bereketi simgeler. 
Yeşil: Doğayı ve hayatı simgeler. 
Mavi: Doğal çevre ve gökyüzünü 
simgeler, huzur ve barışı temsil 
eder. Havutta görülen Zigzaglar ve 
Dalgalı Çizgiler: Su, yaşam kaynağı 
ve zorlukların üstesinden gelmeyi, 
daire veya halkalar ise sonsuzluk ve 
birlik ifadesindedir.

Örnek 2 Fotoğraf 5: 
Havut B.(Coşkun, 2025).

Örnek Fotoğraf 2 İncelendiğinde; 
Karşımıza çok renkli nakış tekniği 
süsleme çıkmakta. Kullanılan 
motif “Muska” olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Muska motifi sahibini 
tehlikeli dış etkenlerden korumak 
için sihirli ve dini bir etkisi olduğuna 
inanılan bir motiftir. Üçgen 
Motifler: Dağları, koruyuculuğu 
ve kutsallığı simgeler. Çizgiler ve 
Çaprazlar: Hareketi, yolculuğu ve 
kaderin değişkenliğini ifade eder.



42 43

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

Örnek 3 Fotoğraf 6:
Havut C.(Coşkun 2025).

Örnek İncelendiğinde; Yine 
Karşımıza çok renkli nakış tekniği 
süsleme çıkmakta. Bu örnekte 
geometrik desen arasında olan; 
Muska – Nazarlık üçgen bir biçimde 
uçlarda. Elmas veya Baklava 
Deseni: Bereketi ve bolluğu temsil 
eder. Bukağı ve Göz motifi ise orta 
kısımda görülmektedir. Bukağı 
Ailenin nemini vurgulamakta ve 
umudun simgesini taşımaktadır.
Göz motifi ise Nazardan gelecek 
zararları önlemenin ifadesini 
sembolize etmektedir. Renklere 
baktığımızda; Kırmızı: Enerji, güç 
ve hayat.

Mavi: Nazar ve kötülüklerden 
koruma. Yeşil: Doğa, huzur ve 
inanç. Sarı: Bereket ve ışık.

4.	 HAVUT GİYDİRME TÖRENİ: KÜLTÜREL BİR RİTÜEL 
OLARAK İŞLEVİ
Havut, deve kültüründe sembolik bir eşik niteliği taşıyan önemli bir donanım 

unsurudur. Nasıl ki insan yaşamında evlenme ve askerlik gibi geçiş dönemleri 
özel törenlerle kutlanıyorsa, deve için de havut giydirme işlemi benzer şekilde 
törenle gerçekleştirilen önemli bir geçiş ritüelidir (Koyuncu Okca, 2018). Bu 
ritüeller, devenin belirli bir yaşa ve olgunluğa ulaştığını ve artık toplumsal bir 
görevi yerine getirecek konuma geldiğini simgeler. Bu yönüyle havut giydirme, 
devenin toplumsal rollerle bütünleşmesini sağlayan kültürel bir uygulama 
olarak değerlendirilmektedir.

Havut giydirme törenleri, özellikle Ege Bölgesi’nde; başta Aydın, İzmir ve 
Denizli olmak üzere, geleneksel deve güreşleri sezonunun açılışına denk gelen 
dönemlerde düzenlenmektedir. Ekim ayında başlayarak Kasım ayı sonuna 
kadar süren bu süreçte, “havutlama” adı verilen törenler hem işlevsel hem de 
estetik açıdan büyük bir titizlikle gerçekleştirilmektedir. Törenin uygulanışında 

belirli bir ritüel sırası bulunmaktadır. Yük develerine genellikle 2–3 yaşlarında, 
güreş develerine ise 6–7 yaşlarında havut giydirilmektedir.

Tören öncesinde havudu takılacak deve, savran adı verilen bakıcısı tarafından 
diz çöktürülür. Ardından hayvanın ürkmesini önlemek amacıyla ayakları diz 
hizasından bir ip ile bağlanır. Bu işlemlerin ardından havut, deneyimli kişilerce 
devenin hörgücüne uygun şekilde yerleştirilir. Havut, hörgücün üzerine 
konulduktan sonra çeşitli kolanlar yardımıyla sabitlenir. İşlem tamamlandığında 
ayaklara bağlanan ipler çözülür ve deve, nazardan korunması amacıyla kurban 
edilen hayvanın kanının üzerinden atlatılır. Son olarak devenin sakinleşmesi 
için bir süre gezdirilerek tören tamamlanır.

Bu törenler yalnızca bir yük takma işlemi değil, aynı zamanda kapsamlı 
bir sosyal etkinliktir. Bu bağlamda yöresel yemekler hazırlanır, zeybek 
oyunları sergilenir, türküler ve maniler söylenir, mevlit okunur, deve sahibine 
hediyeler verilir ve toplu kurbanlar kesilir. Dualar eşliğinde gerçekleştirilen bu 
uygulamalar, havutun yalnızca fiziksel bir nesne değil, aynı zamanda kültürel 
bir obje olarak değer kazandığını göstermektedir (Koyuncu Okca & Ertürk, 
2018; Ertürk & Demir, 2016).

Havut giydirme törenleri, zanaatkârların emeğinin sergilendiği önemli 
alanlar arasında yer almaktadır. Özenle işlenmiş havutlar, tören sırasında 
deveye takılırken; işçilik kalitesi ve süslemelerdeki estetik ögeler halkın 
beğenisine sunulmaktadır. Havut üzerine işlenen motifler ve kullanılan renkler, 
yalnızca görsel süsleme amacı taşımamakta; aynı zamanda devenin ve sahibinin 
sosyal kimliğini, inançlarını ve kültürel aidiyetini yansıtan sembolik mesajlar 
içermektedir (Güven, 2010). Bu bağlamda havut, törenle birlikte bir temsil 
nesnesine dönüşmekte ve toplumun kolektif belleğinde yer edinmektedir.

Törenin sonunda gerçekleştirilen davul-zurna eşliğindeki geçitler ve 
deve yürüyüşleri, halkın etkinliğe doğrudan katılımını sağlayarak toplumsal 
dayanışmayı pekiştirmektedir. Zanaatkârlar onurlandırılmakta ve halkla 
buluşmakta; böylece kültürel miras kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır (Coşkun 
& Dilek, 2017). Bu yönüyle havut giydirme törenleri, yalnızca geleneksel bir 
uygulama olarak değil, toplumsal kimliğin ve dayanışmanın yeniden üretildiği 
bir alan olarak değerlendirilmelidir.

4.1. Havutçuluk Geleneği: Kültürel Süreklilik, Sürdürülebilirlik 
ve UNESCO Bağlamı
Havutçuluk, Türk kültür tarihinde hem işlevsel hem de sembolik açıdan 

önemli bir yere sahip olan geleneksel bir zanaattır. Devecilik kültürüyle 



44 45

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

doğrudan ilişkili olan bu sanat dalı, yalnızca yük taşıma amacıyla kullanılan bir 
donanımın üretimini değil; aynı zamanda estetik beğeninin, teknik becerinin 
ve toplumsal kimliğin yansımasını içeren çok katmanlı bir kültürel pratiği 
ifade etmektedir. Havut, bir yandan develerin fiziksel konforunu sağlamaya 
yönelik işlevsel bir unsur olarak öne çıkarken, diğer yandan motifleri, renkleri 
ve süsleme düzenleri aracılığıyla yöresel kimliğin, inanç sistemlerinin ve 
toplumsal statü göstergelerinin sembolik bir anlatımını sunmaktadır.

Ancak modernleşme süreciyle birlikte taşıma biçimlerinin değişmesi, deve 
varlığının azalması ve genç kuşakların geleneksel mesleklere olan ilgisinin 
giderek azalması, havutçuluğu ciddi bir yok olma tehlikesiyle karşı karşıya 
bırakmıştır. Günümüzde Türkiye’de özellikle Ege Bölgesi’nde düzenlenen 
deve güreşleri sayesinde kısmen canlılığını koruyan bu gelenek, çok az sayıda 
usta tarafından icra edilmekte; bu durum kültürel süreklilik açısından önemli 
bir tehdit oluşturmaktadır.

UNESCO’nun Somut Olmayan Kültürel Miras tanımı dikkate alındığında, 
havutçuluk; teknik bilgi birikimi, sembol üretimi ve topluluk kimliği gibi 
temel unsurları bünyesinde barındıran önemli bir kültürel değer olarak 
değerlendirilebilir (Ekici & Fedakâr, 2014). UNESCO’nun Somut Olmayan 
Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi’nde vurgulanan kuşaktan kuşağa 
aktarım, topluluk aidiyeti ve kültürel kimlik oluşturma ölçütleri, havutçuluk 
geleneğinde açık biçimde gözlemlenmektedir. Havut yapımı, usta-çırak ilişkisi 
içerisinde öğrenilen ve sözlü aktarıma dayalı bir bilgi sistemiyle sürdürülmekte; 
deve güreşleri ve havut giydirme törenleri aracılığıyla toplumsal bellekte 
canlı tutulmaktadır. Bu törenler, yalnızca bir zanaatin değil, aynı zamanda bir 
yaşam biçiminin ve kültürel aidiyetin görünür hâle gelmesini sağlamaktadır. 
Kırsal alanlarda kültürün ve gelenek-göreneklerin korunması büyük önem 
taşımaktadır. Kültür, yalnızca mevcut durumu yansıtan statik bir yapı değil; 
sürekli yenilenen ve içinde bulunduğu toplumun yaşam sürecini ortaya koyan 
dinamik bir bütündür (Coşkun & Dilek, 2018). Bu bağlamda havut süsleme 
geleneği, Anadolu’nun el sanatları mirası içinde önemli bir yere sahip olup, 
doğal malzemelerin el emeğiyle birleştiği estetik ve işlevsel bir üretim pratiği 
olarak dikkat çekmektedir. Havutçuluk geleneği, sürdürülebilirlik kavramını 
yalnızca çevresel değil; kültürel ve toplumsal boyutlarıyla da içeren bütüncül 
bir üretim anlayışı sunmaktadır. Havut yapımında kullanılan saz, keçe ve 
kıl gibi doğal malzemeler, doğanın sunduğu koruma, esneklik ve denge 
özelliklerinin geleneksel üretim sürecine yansıtıldığı bir tasarım anlayışını 
ortaya koymaktadır. Örneğin keçenin nefes alabilir ve ısı dengeleyici yapısı, 
devenin uzun süreli yük ve hareket koşullarında korunmasını sağlarken; saz 

dolgu malzemesi, hafiflik ve esneklik kazandırarak hayvan anatomisine uyum 
göstermektedir. Bu yönüyle havut, doğanın işleyişinden öğrenilen çözümlerin 
geleneksel üretim bilgisiyle uygulandığı biyomimetik bir tasarım örneği 
olarak değerlendirilebilir. Havutların uzun yıllar boyunca kullanılabilmesi, 
ihtiyaç hâlinde sökülerek onarılabilmesi ve yeniden işlev kazandırılabilmesi, 
günümüz sürdürülebilir tasarım yaklaşımlarında öne çıkan “uzun ömürlü 
ürün”, “onarılabilirlik” ve “atık azaltımı” ilkeleriyle örtüşmektedir. Endüstriyel 
üretimde yaygın olarak karşılaşılan tek kullanımlık ve kısa ömürlü ürünlerin 
aksine, havut yapımı döngüsel bir üretim mantığına dayanmaktadır.

4.2. Havutçuluğun Güncel Durumu ve Korunmasına Yönelik 
Öneriler
Günümüzde havut ustalarının sayısı giderek azalsa da bu zanaat, Ege 

Bölgesi’nde sürdürülen deve güreşleri aracılığıyla varlığını devam ettirmektedir. 
Havutun üretim süreci ve süslemeleri, Türk kültürünün derinliklerinde yer alan 
zanaatkârlık, estetik anlayış ve inanç unsurlarının somut yansımalarıdır. Bu 
nedenle havutçuluk geleneğinin korunması, yalnızca bir el sanatı geleneğinin 
yaşatılması değil; aynı zamanda yerel kimliğin, kültürel sürekliliğin ve somut 
olmayan kültürel mirasın korunması açısından da büyük önem taşımaktadır.

Bu zanaatin yaşatılması, nostaljik bir değerin korunmasının ötesinde, 
kültürel sürdürülebilirliğin sağlanması açısından da elzemdir. Bu bağlamda 
havutçuluğun korunması ve gelecek kuşaklara aktarılması için aşağıdaki somut 
öneriler öne çıkmaktadır:

Kültürel Miras Envanterine Dâhil Edilmesi: Havut yapımı, yerel ve ulusal 
düzeyde kültürel miras envanterlerine alınarak koruma altına alınmalıdır.

Usta-Çırak Sisteminin Desteklenmesi: Geleneksel öğrenme biçimlerinin 
sürekliliği için usta-çırak ilişkisi teşvik edilmeli; çırak yetiştiren zanaatkârlara 
maddi ve sosyal destek sağlanmalıdır.

Mesleki Eğitim Programları: Mesleki ve teknik eğitim kurumlarında 
geleneksel zanaatlar kapsamında havut yapımına yer verilmeli; bu alana yönelik 
kurs ve sertifika programları oluşturulmalıdır.

Kamu ve Sivil Toplum İş Birliği: Yerel yönetimler, sivil toplum kuruluşları 
ve akademik kurumlar arasında iş birliği sağlanarak havutçuluğa yönelik 
farkındalık çalışmaları yürütülmelidir.

Belgeleme ve Arşivleme Çalışmaları: Ustaların bilgi ve deneyimlerini 



46 47

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

kapsayan sözlü tarih, fotoğraf ve video kayıtları oluşturulmalı; bu veriler dijital 
arşivlerde erişime açılmalıdır.

Sonuç olarak havutçuluk, Anadolu’nun geleneksel yaşam biçimlerinin ve 
zanaatkârlık mirasının önemli bir temsilidir. Kültürel sürdürülebilirlik hedefi 
doğrultusunda havut yapımına yönelik politika ve uygulamaların geliştirilmesi, 
Türkiye’nin somut olmayan kültürel mirasına yapılacak önemli ve kalıcı bir 
katkı niteliği taşımaktadır.

5. SAHA ARAŞTIRMASI: HAVUTÇULUK GELENEĞİNİN 
GÜNCEL DURUMU VE USTA DENEYİMİ

Fotoğraf 7: Havut Ustaları Sadık Söner ve Nurettin Marangoz 
(Coşkun, 2025).

Bu çalışma, Aydın ili Germencik ilçesi Turanlar Mahallesi’nde faaliyet 
gösteren havut ustası Sadık Söner ile gerçekleştirilen saha araştırması ve yarı 
yapılandırılmış görüşmeler aracılığıyla havutçuluk geleneğinin günümüzdeki 
durumu, üretim süreci ve kültürel anlamını incelemektedir. Araştırma, 
havutçuluğun somut olmayan kültürel miras bağlamındaki sürekliliğini, ustalık 
bilgisinin aktarım biçimlerini ve zanaatin karşı karşıya olduğu yapısal sorunları 
ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Sadık Söner, 1997 yılından bu yana evinin eski hayvan damını atölyeye 

dönüştürerek havut üretimini sürdüren ve bölgesel ölçekte tanınan ustalardan 
biridir. Saha gözlemleri ve görüşmeler, havutçuluğun günümüzde büyük ölçüde 
bireysel ustaların çabalarıyla ayakta tutulduğunu göstermektedir. Havutçuluk, 
işlevsel bir üretim faaliyeti olmanın ötesinde, “Havut Hayrı” gibi törenlerle 
tamamlanan ve toplumsal dayanışmayı güçlendiren çok katmanlı bir kültürel 
pratik niteliği taşımaktadır. 

Görüşmelerde Söner, Türkiye’de üç bini aşkın deve bulunmasına karşın 
aktif havut ustası sayısının sekizle sınırlı olduğunu belirtmiş; bu durumun 
ustalık bilgisinin kuşaktan kuşağa aktarımını ve zanaatin sürdürülebilirliğini 
ciddi biçimde tehdit ettiğini vurgulamıştır. Çocuk yaşlarda çıraklıkla mesleğe 
başlayan Söner, havutçuluğu ekonomik bir faaliyet olmanın ötesinde kültürel 
ve duygusal bir sorumluluk alanı olarak tanımlamaktadır. Saha araştırması 
kapsamında havut yapım süreci yerinde gözlemlenmiş; saz, çuval, keçe ve kıl 
gibi doğal malzemelerin devenin anatomik yapısına uygun biçimde kullanıldığı 
tespit edilmiştir. Üretim süreci, yoğun emek, deneyim ve bedensel güç 
gerektiren bir zanaatkârlık pratiği olarak öne çıkmaktadır. Araştırma bulguları, 
havutçuluğun mevsimlik yapısının ekonomik sürdürülebilirliği zorlaştırdığını 
ve çırak yetiştirilmesini engellediğini ortaya koymaktadır.

Sadık Söner’e göre havut, deve güreşlerinin güvenli biçimde 
gerçekleştirilebilmesi açısından vazgeçilmez bir donanım olup, hayvanı 
soğuktan koruyan işlevsel bir unsur niteliği taşımaktadır. Endüstriyel üretime 
uygun olmayan bu zanaat, tamamen insan gücüne ve ustalığa dayalıdır. 
Araştırma sonuçları, havutçuluğun teknik bir üretim sürecinin ötesinde, 
emek, etik sorumluluk ve kültürel aidiyetle şekillenen bir yaşam pratiği 
olduğunu ve korunmaya muhtaç bir somut olmayan kültürel miras alanı olarak 
değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır.

SONUÇ
Bu çalışma kapsamında havutçuluk geleneği; kültürel süreklilik, 

sürdürülebilirlik ve UNESCO’nun Somut Olmayan Kültürel Miras ölçütleri 
çerçevesinde değerlendirilmiştir. Havutçuluk, işlevsel bir zanaat olmanın 
ötesinde, usta-çırak ilişkisiyle aktarılan bilgi birikimi, sembolik anlatım dili 
ve topluluk temelli üretim yapısıyla kültürel belleğin önemli taşıyıcılarından 
biri olarak öne çıkmaktadır. Doğal malzemelere dayalı üretim süreci, hayvan 
anatomisine uyum sağlayan yapısı, onarılabilirliği ve uzun kullanım ömrü 
sayesinde günümüz sürdürülebilir tasarım anlayışlarıyla örtüşmektedir. Bu 



48 49

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme Saadet Nihal COŞKUN

yönüyle havut, doğayla uyumlu ve kaynakları verimli kullanan geleneksel 
üretim bilgisinin somut bir örneğini sunmaktadır. Bu bağlamda havutçuluğun 
korunması ve gelecek kuşaklara aktarılması, yalnızca geçmişe ait bir geleneğin 
yaşatılması değil; aynı zamanda kültürel çeşitliliğin, yerel bilginin ve somut 
olmayan kültürel mirasın sürdürülebilirliğine yönelik önemli bir katkı olarak 
değerlendirilmektedir.

KAYNAKÇA 
	

Abirdân H.E (2017) Bir “Egeye Dönüş” Hikâyesi. Havut (Deve Semeri) https://
egeyedonus.blogspot .com/2017/02/havut-deve-semeri_9.html 
E.T:12.06.2025.

Adıgüzel, G. & Yılmaz Kolancı, B. (2017). “Antikçağda Statünün Rengi: Mor.” Cedrus, 
5, 261-285. https://dergipark.org.tr/tr/pub/cedrus/issue/51829/674288 

Atmaca, D. (2023). “Germencik Turanlar Köyü’nde Yaşatılan Bir El Sanatı Geleneği: 
Deve Süsü Havut.” Milli Kültür Araştırmaları Dergisi, 7(1), 31–42. https://
dergipark.org.tr/en/download/article-file/2821135

Başaran, F. (2007). “Yaşatılan Kültürel Değerlerimizde Deve ve Havut.” Mesleki 
Eğitim Fakültesi Dergisi, Temmuz 2(3), 125–139.

Coşkun S.N. (2024) Yörük Kültürü Ve Kadim Sembolü Mor Cepken, Artikel Akademi: 
335 Güzel Sanatlar Alanında Akademik Çalışmalar 3 Karadeniz Kitap Ltd. 
Şti İSTANBUL.

Coşkun, SN & Dilek, A.(2017). “Kültürel Mirasımız Mekikli Dokumalar: Karacasu 
Etnografya Müzesi Örneği”, 1. Uluslararası Sosyoloji ve Ekonomi Kongresi, 
KAYSERİ.

Coşkun, SN & Dilek, A.(2018) “Kırsal Kalkınmada Kadın Girişimciliği: Eğridere 
Zeybek Kıyafetleri Üretimi”, Uluslararası Küçük Menderes Araştırmaları 
ve Tire Tarihi Sempozyumu, Bildiri Özeti Kitapçığı,7-8 Mayıs 2018, S. 54, 
Tire/İZMİR

Çalışkan, V. (2013). “Somut Olmayan Kültürel Bir Mirasın Güncel Bir Değerlendirmesi: 
Anadolu Devecilik Kültürü Ve Geleneksel Deve Güreşi Şenlikleri.” Tüba-
Ked Türkiye Bilimler Akademisi Kültür Envanteri Dergisi(11), 137-166. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubaked/issue/57270/810055

Çetin, N. ve Kalender, E. (2016). “İzmir’in Son Güreş Devesi Havutçusu 
Torbalı’dan Bekir Yavaş ve Havut Yapımcılığı - I. Uluslararası Selçuk-

Efes Devecilik Kültürü ve Deve Güreşleri Sempozyum Bildirileri 
Sosyal Bilimler 17-19 Kasım 2016 Selçuk-İzmir https://www.
academia.edu/87949123/%C4%B0ZM%C4%B0R_%C4%B0N_
S O N _ G % C 3 % 9 C R E % C 5 % 9 E _ D E V E S % C 4 % B 0 _
H AV U T % C 3 % 8 7 U S U _ T O R B A L I _ D A N _ B E K % C 4 % B 0 R _
YAVA%C5%9E_VE_HAVUT_YAPIMCILI%C4%9EI

Çilem Soylu, B.& Şahin B.(2025) “Devecilik Kültürü ve Deve Güreşleri: Geleneksel 
Mirasın Sürdürülebilirliği.” Journal of Turkish Studies https://turkishstudies.
net/turkishstudies?mod=makale_tr_ozet&makale_id=81104#

Dilek A & Coşkun SN (2024) “Tarihsel Süreçte Türk Kadını İçin Bir İletişim Aracı: 
Oyalar” Sosyal, Beşeri Ve İdari Bilimler Temel Alanında Akademik 
Çalışmalar – Vıı 2024/7 Editör: Doç. Dr. Güzide Öncü Eroğlu Pektaş https://
artikelakademi.com/media/books/195.pdf

Ekici, M. F., & Fedakâr, H. (2014). “Gelenek, Aktarma, Dönüşüm ve Kültür Endüstrisi 
Bağlamında Nazar ve Nazar Boncuğu.” Milli Folklor Dergisi, 26(101), 
40–50. https://search.trdizin.gov.tr/tr/yayin/detay/155756/gelenek-aktarma-
donusum-ve-kultur-endustrisi-baglaminda-nazar-ve-nazar-boncugu

Ertürk, D. ve Demir, G. (2016). “Bir Enformel Kimlik Aracı Olarak Türkiye’de Deve 
Güreşleri”, I. Uluslararası Selçuk-Efes Devecilik Kültürü ve Deve Güreşleri 
Sempozyumu Sosyal Bilimler Selçuk Belediyesi Selçuk Efes Kent Belleği 
Yayınları.

Güven, Ö. (2010). Geleneksel Deve Güreşlerini Yaşatan Ustalardan Kâzım Özhavutçu, 
Bozdoğan, Editör: Cihan Özgün, Cilt: 2, Bozdoğan Belediyesi Kültür Yayını, 
İzmir.

Koyuncu Okca, A. (2018). “Geleneksel Deve Güreşlerinde Havutlama ve Havut 
Hayrı/Havut Ceremony and Charity in Traditional Camel Wrestling”, XII.
Uluslararası Türk Kültürü, Sanatı ve Kültürel Mirası Koruma Sempozyumu/
Sanat Etkinlikleri ”Türkiye-Makedonya İlişkileri” (Prof. Dr. H. Feriha 
Akpınarlı ve Prof. Aysen Soysaldı Armağanı) (31 Ağustos -06 Eylül) 2018 
Kocacık-Jupa/Struga Mecedonia 

Koyuncu Okca, A. ve Ertürk, D. (2018). “Deve Güreşlerine Bağlı Olarak Sürdürülen 
Geleneksel Meslekler II. Uluslararası Selçuk-Efes Devecilik Kültürü ve 
Deve Güreşleri Sempozyumu Cilt-Volume: 1, Selçuk Belediyesi Selçuk Efes 
Kent Belleği Yayınları.

Uygur, H. K., & Koyunca Okca, A. (2019). “Devecilik Kültüründe Havut Hayrının 
Ritüelistik Uygulamaları.” Mukaddime, 10(1), 213-231. https://doi.
org/10.19059/mukaddime.535262 https://dergipark.org.tr/en/pub/



51

Semra KILIÇ KARATAY

50

Geleneksel Bir Zanaat Olarak Havut ve Havutçuluk Üzerine Bir İnceleme

3. BÖLÜM

KİRKİTLİ DOKUMA SANATINDA MOTİFLERİN 
KULLANIMI VE ANLAMLARI

Dr. Öğr. Üyesi Semra KILIÇ KARATAY
Aksaray Üniversitesi, Eğitim Fakültesi

semra.kilic@hotmail.com
 https://orcid.org/0000-0002-0773-5021

3.1. Kirkitli Dokuma Sanatına Genel Bakış
Kirkitli dokuma sanatı, Anadolu kültürünün en özgün ve işlevsel el sanat-

larından biri olarak, halı ve kilimlerdeki motif çeşitliliği ve sembolik diliyle 
dikkat çeker. Kirkitli dokuma sanatı, yalnızca gündelik kullanım eşyası üret-
me pratiği değildir. Aynı zamanda toplumsal belleğin, kimlik göstergelerinin 
ve sembolik anlatımların taşındığı bir kültürel ifade alanı olarak değerlendi-
rilmektedir. Halı ve kilimlerde kullanılan koçboynuzu, elibelinde, hayat ağacı, 
yıldız, geometrik motifler ve nazar simgeleri gibi desenler, toplumun kültürel 
belleğini somutlaştırır. Motifler hem bireysel hem de kolektif bir dil oluşturur; 
dokuyucunun duygularını ve toplumsal yaşamı kodlayarak nesiller arası ak-
tarımı sağlar. Bu durum, kirkitli dokuma sanatının yalnızca ge leneksel bir el 
sanatı olmaktan öte, kültürel kimlik inşasında önemli bir araç ve sözsüz ileti-
şim biçimi olarak işlev gördüğünü açıkça ortaya koymaktadır. Ayrıca bu sanat, 
kültürel aktarımın “sembolik temsili” ve “görsel kodlama” süreçleriyle iç içe 
geçmiş çok katmanlı bir pratik olarak değerlendirilmektedir. Kirkitli dokuma 
sanatı, Türk kültürünün binlerce yıllık tarihî birikiminin en özgün temsilcile-
rinden biridir. Anadolu’nun farklı coğrafyalarında ortaya çıkan halı ve kilim-
ler, sadece işlevsel ev eşyaları değil, aynı zamanda toplumun estetik zevkini, 
dini inançlarını, toplumsal değerlerini ve bireysel duygularını yansıtan kültü-
rel belgeler niteliğindedir. Bu dokumalar, özellikle kadın tarafıdan dokunmuş, 

mukaddime/article/535262

	 UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural 
heritage. https://ich.unesco.org/en/convention E.T:12.06.2025.



52 53

Kirkitli Dokuma Sanatında Motiflerin Kullanımı ve Anlamları Semra KILIÇ KARATAY

kuşaktan kuşağa aktarılarak günümüze ulaşmıştır. Her motif, yalnızca estetik 
bir unsur değil; aynı zamanda sembolik bir anlam taşır, bir tür sessiz iletişim 
dili oluşturur. Kirkitli dokuma tekniği, çözgü ve atkı ipliklerinin arasına motif 
ipliklerini yerleştirip kirkit adı verilen bir araçla sıkıştırılarak dokumalar doku-
narak elde edilmektedir. Bu yöntem, dokumanın hem dayanıklılığını artırır hem 
de desenlerin net ve estetik bir şekilde ortaya çıkmasını sağlar. Teknik açıdan 
incelendiğinde, kirkitli dokuma hem işlevsel hem de sanatsal değerleri bir ara-
da sumaktadır. Anadolu insanı, bu dokumaları hem gündelik yaşamda hem de 
kültür kimliğinin bir göstergesi olarak kullanıp sanatı ve yaşa- mı birleştirmiş-
tir. Bu bağlamda kirkitli dokuma, “somut olmayan kültürel miras” kapsamında 
değerlendirilebilecek, sosyo-kültürel hafızayı taşıyan bir ifade biçimidir. Doku-
ma yüzeyindeki sembolik öğeler, “görsel söylem”, “kültürel kod”, “ikonografik 
dil” ve “kolektif bilinç” bağlamında anlam kazanmaktadır. 

Kültürel kod, bir topluluğun tarihsel süreç içinde oluşturduğu ortak kültü-
rel paylaşılan anlam, değer ve davranış kalıplarını belirleyen sistemdir. Görsel 
söylem, kültürel anlamların sözel anlatımın ötesinde imgeler, biçimler ve sem-
boller aracılığıyla ifade edilmesidir. İkonografik dil, belirli imgelerin, motif-
lerin ve sembollerin kültürel bağlam içinde taşıdığı anlamları ifade eden ve 
yorumlanabilir kılan görsel bir iletişim aracıdır. Kolektif bilinç ise bir toplumun 
ortak deneyimleri, inançları ve değerleri doğrultusunda şekillenen, bireylerin 
ötesinde paylaşılan düşünsel ve kültürel farkındalık alanı anlamına gelmektedir.

Orta Asya’da, Türklerin yaşadığı bölgede ortaya çıktığı ve geliştiği kabul 
edilen halı ve düz dokuma geleneği, Selçuklular yoluyla Anadolu’ya gelmiş ve 
gelişimini burada sürdürmüştür (Deniz, 2000, s. 49). Bu tarihsel aktarım, “kül-
türel süreklilik”, “mekânsal adaptasyon” ve “görsel aktarım pratikleri” açısından 
dikkate değerdir. Motif repertuvarının bölgesel çeşitliliği, kültürel difüzyon ve 
ikonografik dönüşüm süreçlerinin somut bir göstergesi olarak değerlendirilebilir.

Kilimler ve dokuma yaygılar genellikle soğuktan, dışarıdaki tozdan, rutu-
betten korunmak için yapılan bir ihtiyaç maddesi olarak ortaya çıkmıştır (Se-
vim ve Canay, 2013, s. 62).

Zaman içerisinde bu pratik üretim biçimi, “estetik üretim”, “ritüel temsil” 
ve “sosyo-kültürel sembolleştirme” süreçleriyle birleşerek yeni anlam katman-
ları kazanmıştır. Kilimlerin mekânsal konumlandırılması, “ev içi kültürel or-
ganizasyon” ve “toplumsal mekân kurgusu” bağlamında önemli bir gösterge 
niteliği taşımaktadır. 

3.2. Kirkitli Dokumalarda Motif Repertuarı
Motiflerin anlamları, toplumsal bağlam, dini ve mitolojik inançlar, bireysel 

deneyimler ve bölgesel estetik anlayışlarıyla şekillenir. Örneğin, elibelinde motifi 
doğurganlığı ve kadının aile içindeki önemini simgelerken, koçboynuzu motifi güç, 
koruma ve bereket anlamına gelir. Hayat ağacı, yaşa- mın sürekliliğini ve nesiller 
arası bağı temsil eder. Bu motifler hem bireysel hem de toplumsal yaşamın bir gös-
tergesi olarak dokumalarda yer alır. Motifler genellikle, dokuyucunun kendisinin 
bir anlam yükleyerek isimlendirmesiyle tanımlanmıştır. (Ürer, 1999, s. 648-657). 
Motiflerin, kültürleri tanımlamak, kimlikleri ortaya çıkarmak ve geleneği korumak 
gibi bir işlevi vardır. Bir bölgenin coğrafi koşulları, hayvanları, bitkiÖrtüsü, duygu-
ları vb. un surlar, motiflerin oluşmasında etkili olmaktadır (Oyman, 2019, s. 8-9). 
Anadolu’nun farklı bölgelerinde motifler, coğrafyanın ve toplumsal yapının etki-
siyle farklılık gösterir. Bu farklılıklar, motiflerin hem kültürel çeşitliliğini hem de 
sembolik derinliğini gösterir. Türk halı-kilimlerinin genel karakteristik özelliğini 
koçboynuzu motifi oluşturmuştur. (Çay, 1983, s. 34). Koç motifi birçok değişik çi-
zimlerle yapılmıştır. Koç motiflerinin özelliği her Türkmen boyuna göre de değişir. 
Her bir boy genelde Türkmenler arasında yaygın olan ana motifleri kendine özgü 
tarzda işlemektedir (Husuri, 1992, s. 28).

Kirkitli dokuma sanatı, estetik ve sembolik işlevlerinin yanı sıra sosyolojik 
ve ekonomik boyutlar da taşır. Halılar ve kilimler, toplumların sosyal statüsünü 
yansıtır; çeyizlik kilimler veya halılar kızın yeteneğini topluma göstermenin 
bir yoludur. Bu nedenle kirkitli dokuma sanatı, sadece bir el sanatı değil, aynı 
zamanda bir kültürel aktarım, toplumsal kimlik ve bireysel ifade aracıdır.

3.3. Koçboynuzu Motifi
Koçboynuzu motifi, Türk dokuma sanatının en güçlü ve yaygın sembolle-

rinden biridir. Anadolu kültüründe koç, erkeklik, güç, cesaret ve koruyuculuğun 
simgesi olarak kabul edilmiştir. Koçboynuzu motifi, kirkitli dokumalarda en 
yaygın kullanılan ikonografik sembollerden biridir. “Güç”, “üretkenlik”, “erk”, 
“koruyuculuk” ve “verimlilik” kavramlarıyla doğrudan ilişkilidir. Motifin bi-
çimsel düzeni, ikonografik sürekliliğin bir göstergesi olarak kültürel bellekte 
kalıcı bir yer edinmiştir.

Koçboynuzu simgesinin ilk örnekleri M.Ö 3000’li yıllarda Sümer medeni-
yetinde görülmüştür (Jule, 2002: 22).

Halı ve kilimlerde stilize edilmiş koçboynuzu motifleri, genellikle spiral ve 
kıvrımlı çizgilerle işlenir. Bu motif, aileyi kötü ruhlardan koruma ve evin bere-
ketini artırma amacıyla kullanılmıştır. Özellikle çeyiz hazırlayan genç kızların 



54 55

Kirkitli Dokuma Sanatında Motiflerin Kullanımı ve Anlamları Semra KILIÇ KARATAY

kilimlerinde sıkça görülür; çünkü evliliğe, güce ve üretkenliğe dair dilekleri 
sembolize eder.

Şekil 1. Koçboynuzu (Kılıç Karatay, 2025)

3.4. Elibelinde Motifi
Elibelinde motifi, kadının doğurganlığını ve anaç rolünü simgeler. Figür, ge-

nellikle iki yana açılmış kollar ve belirgin bir bel hattıyla tasvir edilir. Kilimler-
de sıkça yer alan bu motif, kadının aile ve toplumsal yaşam içindeki belirleyici 
rolünü ortaya koyar. Aynı zamanda kadın emeğinin, sabrının ve üretkenliğinin 
sembolü olarak da işlev görür. Elibelinde motifi, “dişil üretkenlik”, “anaerkil 
sembolizm” ve “ritüel doğurganlık” kavramlarını temsil eder. Motifin figüratif 
yapısı, arkaik “ana tanrıça kültü”yle doğrudan bağlantılıdır. Toplumsal cinsiyet 
rolleri ve kültürel kimlik temsili açısından simgesel bir göstergedir.

 
Şekil 2. Elibelinde (Kılıç Karatay, 2025) 

Anneliğin ve doğurganlığın sembolü olan bu motif, M.Ö. 3000’lerde Anka-
ra yakınlarındaki Ahlatlıbel’de bulunan ana tanrıça heykelciği ile ortaya çık-
mış, zaman içerisinde dokumalara uygulanan farklı varyasyonlara dönüşmüştür 
(Erzincan vd, 2021, s: 136).

3.5. Hayat Ağacı Motifi
Hayat ağacı, kozmolojik ve dini bir sembol olarak dokumalarda yer alır. 

Gövdesi yeryüzünü, dalları gökyüzünü, kökleri ise yeraltını temsil eder. Hayat 
ağacı motifi, “kozmik eksen”, “evren ağacı”, “ontolojik bütünlük” ve “yaşam 

döngüsü” temalarını içerir. Kök–gövde–dal düzeni, “kozmolojik hiyerarşi” nin 
simgesel bir karşılığıdır. Bu motif, yaşamın sürekliliğini ve nesiller arası bağ-
lantıyı simgeler. Hayat ağacı motifi ritüel bağlamlarda “kuşaklar arası süreklili-
ği” ve “toplumsal kimlik aktarımını” temsil eder. Halı ve kilimlerde hayat ağacı 
motifleri bazen kuşlarla veya çiçeklerle birlikte kullanılmaktadır. 

Hayat ağacı inancı tüm dünya kültürlerinde en yaygın inançlardan biridir. 
Gözle görülen çeşitli vasıfları ile gerçekçi bir saygı gören ağaç, aynı zamanda 
mitolojik bir sembol olarak birçok mucizeyi gerçekleştirir (Ergun 2004, s;145).

Şekil 3. Hayat ağacı (Kılıç Karatay, 2025)

Muska ve Nazar Motifleri
Muska ve nazar motifleri, dokuma sanatında koruyucu işlev gören sem-

bollerdir. Muska motifleri genellikle üçgen şeklinde dokunur ve tılsım görevi 
üstlenir. Nazar motifleri ise iç içe geçmiş dairesel halkalarla gösterilir. Bu sem-
boller, bireyi ve evi kötü gözlerden ve negatif enerjilerden korumayı amaçlar.

Nazar inancı insanlık tarihi ile başlamıştır. Kıskançlık ve haset gibi olumsuz 
duyguların gözlerden dışarı çıkarak, muhatabını rahatsız ettiğine inanılır (İnan, 
1963, s;3138)

Halk inanışlarından gözden veya nazardan korunmak amaçlı farklı ritüeller 
bulunmaktadır. Kirkitli dokuma örneklerinde de bu düşünce birden fazla motif-
lerle yansıtılmaktadır. En yaygın olarak kullanılan motif göz motifidir.  (Gök-
buket, 1984, s:198) 

.        
Şekil 4. Göz (Kılıç Karatay, 2025)



56 57

Kirkitli Dokuma Sanatında Motiflerin Kullanımı ve Anlamları Semra KILIÇ KARATAY

Şekil 5. Muska  (Kılıç Karatay, 2025) 

Şekil 6. Bukağı (Kılıç Karatay, 2025) 

Kelime anlamına da bakınca bukağı motifinin çıkışı da bize bağlılığı sim-
gelediğini göstermektedir. Sonsuza kadar birlikteliği simgeleyen bu motifin, 
farklı yorumları bulunmaktadır (Sevim ve Canay, 2013, s:64).

3.7. Yıldız Motifi
Yıldız motifi, rehberliği, ilahi ışığı ve umudu temsil eder. Beş, sekiz veya 

on iki kollu yıldız motifleri farklı anlamlar taşır. Yıldız motifi, “kozmik dü-
zen”, “yön bulma”, “ruhsal aydınlanma” ve “koruyucu sembolizm” anlamlarını 
taşımaktadır. Geometrik düzeni, “simetri”, “düzen” ve “denge” kavramlarıyla 
ilişkilidir. Türk süsleme sanatında Türklüğün simgesi olarak kullanılan Sekiz 
kollu yıldız ayrıca İslam kültüründe cennet ve mükemmelliği simgeler. Anado-
lu halılarında yıldız motiflerinin simetrik yerleştirilmesi, hem estetik dengeyi 
hem de kozmik düzeni vurgular.

Şekil 8. Yıldız  (Kılıç Karatay, 2025)

Özgüven ve kararlılık anlamında da kullanılmıştır. İslam’ın geleneksel inancında, 
yedi cehenneme karşılık sekiz cennet kapısı vardır (Çoruh ve Azizoğlu 2023, s. 68).

3.8. Ejder ve Mitolojik Hayvan Motifleri
Türk halı sanatında hayvan figürleri olarak kuş, geyik, ejder ve kartal gibi 

hayvan figürleri stilize edilerek kullanılmıştır.

Şekil 9. Kuş (Kılıç Karatay, 2025

Geometrik Motifler
Üçgen, kare, baklava ve zigzag gibi geometrik motifler, Türk dokuma sana-

tının temel süsleme öğelerinden olup, dokumalarda suyolu olarak da bilinmek-
tedir. Dokumalarda farklı kalınlıklarda olup kenarlarını çevrelemekle birlikte 
bordür kısmı olarak bilinen bölümlerde her bordür arasında yer aldığı gibi şekil 
olmadan düz tek renk olarak kullanılan örnekleri de bulunmaktadır. Bu motifler 
hem estetik hem de sembolik anlam taşır. Üçgen dişiliği; kare denge ve düze-
ni; zigzag ise suyu ve yaşam akışını simgeler. Geometrik motiflerin tekrarı ve 
simetrik düzeni, dokumanın görsel ritmini ve estetik bütünlüğünü oluşturur.

               

             
Şekil 10. Baklava (Kılıç Karatay, 2025)

   
 Şekil 11. Zigzag (Kılıç Karatay, 2025

Anadolu, tarih boyunca farklı medeniyetlerin kesişme noktası olmuş ve bu 
durum dokuma sanatına da yansımıştır. Motiflerin şekillenmesinde hem coğrafi 
özellikler hem de bölgesel yaşam biçimleri belirleyici olmuştur:

Türk dokuma sanatında motiflerin gelişimi, tarihsel süreçle doğrudan ilişki-
lidir. Orta Asya Döneminde Şamanizm etkisiyle hayvan figürleri, doğa sembol-



58 59

Kirkitli Dokuma Sanatında Motiflerin Kullanımı ve Anlamları Semra KILIÇ KARATAY

leri ve koruyucu tılsımlar hâkimdir. Selçuklu Döneminde geometrik motifler 
ve stilize edilmiş bitkisel süslemeler ön plana çıkar. İslam sanatının etkisiyle 
figüratif öğeler azalır, daha soyut motifler gelişir. Osmanlı döneminde halı ve 
kilimlerde hayat ağacı, çiçek, yıldız motifleri yaygınlaşır. Saray halıları daha 
gösterişli ve simetrik kompozisyonlara yönelir. Cumhuriyet ve modern döne-
minde Geleneksel motifler korunmakla birlikte, pazara yönelik üretimde motif-
lerin daha basit ve estetik öncelikli formları tercih edilmeye başlanır.

Motifler yalnızca süsleme amacıyla değil, aynı zamanda sosyolojik ve kül-
türel işlevlerle de dokumalara işlenmiştir. Kimlik gösteriminde Her bölgenin, 
hatta her kabilenin veya köyün motif tercihleri farklıdır. Bu, dokumanın bir 
çeşit “kimlik kartı” işlevi görmesini sağlar. Duyguların ifadesinde kadınlar do-
kudukları kilimlerde sevinç, hüzün, özlem, aşk veya dileklerini motiflere kodla-
mışlardır. Korunma düşüncesi ile Muska, nazar, ejder ve koçboynuzu motifleri, 
kötü ruhlara karşı kalkan olarak görülmüştür. Çeyizlik halı ve kilimler, genç 
kızın becerisi ve ailesinin ekonomik gücünü gösteren bir simgedir. Motifler, 
toplumun ortak hafızasını gelecek kuşaklara aktaran semboller olarak işlev gör-
mektedir. Kirkitli dokuma sanatında kullanılan motifler, yalnızca estetik süsle-
meler değil, aynı zamanda sessiz bir iletişim dili olarak işlev görür. Anadolu’da 
kadınlar, sözcüklerle dile getiremedikleri duygu ve düşüncelerini kilimlere ve 
halılara motiflerle aktararak bir tür görsel mektup oluşturmuşlardır. Bu yönüyle 
her motif, hem bireysel hem de kolektif bir dilin parçasıdır. Örneğin doğurgan-
lık ve bereket düşüncesini ifade etmede Elibelinde, tarak ve suyolu motiflerini 
kullanmışlardır.

Kirkitli dokuma sanatında motiflerin kullanımı, yalnızca estetik bir terci-
hin değil; aynı zamanda kültürel aktarımın, sembolik temsilin ve toplumsal 
hafızanın bir göstergesidir. Motifler; ikonografik dilin, görsel söylemin ve kül-
türel kodların nesiller arası aktarımında önemli bir arayüz işlevi görmektedir. 
Bu bağlamda kirkitli dokuma, “somut olmayan kültürel mirasın korunması” 
açısından stratejik bir öneme sahiptir. Kirkitli dokuma sanatı, tarih boyunca 
kadınların ellerinde şekillenmiş bir üretim alanıdır. Erkekler genellikle hayvan-
cılık ve tarımla meşgulken, dokuma sanatı evin içinde kadının sorumluluğuna 
bırakılmıştır. Bu nedenle motiflerin dili, çoğu zaman kadınların düşüncelerini 
yansıtmaktadır.

Kadınlar, aile içindeki rollerini, toplumsal konumlarını ve bireysel hayalle-
rini motiflere aktarmışlardır. Örneğin:

•	 Elibelinde motifi, kadının doğurganlık gücünü ve anaç kimliğini vurgu-
lar.

•	 Suyolu motifleri, kadının doğa ve hayatla kurduğu bağı gösterir.
•	 Hayat ağacı, kadının nesiller arası bağı sürdürme sorumluluğunu simgeler. 

 Bu yönüyle halı ve kilimler, sadece süsleme ürünü değil, kadınların top-
lum içindeki görünmeyen tarihini belgeleyen kültürel hafıza nesneleridir.

Motifler, bireysel anlamların ötesinde, toplumun ortak hafızasını ve inanç 
dünyasını geleceğe taşıyan görsel sembollerdir. Bir kilimdeki koçboynuzu mo-
tifi, sadece dokuyucunun bireysel dileğini değil, aynı zamanda kuşaklar bo-
yunca güç ve koruma arzusunu temsil eder. Bu nedenle dokumalar, toplumun 
kolektif belleğinin görsel arşivleri gibidir.

Motiflerin dili, zamanla değişime uğrasa da özünü korumuştur. Günümüzde 
modern tasarımlarda kullanılan geometrik ya da stilize motifler, hâlâ geçmişin 
izlerini taşır. Böylece kirkitli dokuma sanatı, hem bireysel duygu dünyasının 
hem de toplumsal hafızanın taşıyıcısı olmayı sürdürür.

Kirkitli dokuma sanatı, Anadolu’nun kültürel ve tarihî birikiminin somut 
bir ifadesi olarak, halı ve kilimlerdeki motifler aracılığıyla hem estetik hem de 
sembolik değerler sunmaktadır. Bu sanat dalında kullanılan motifler, yalnızca 
süsleme amacıyla değil, aynı zamanda toplumsal, bireysel ve manevi iletişim 
aracı olarak işlev görür. Koçboynuzu, elibelinde, hayat ağacı, yıldız, muska ve 
geometrik motifler gibi desenler, dokuyucunun duygularını, toplumsal beklen-
tileri ve dini inançları nesiller boyu aktarma görevini üstlenir.

Motiflerin dili, kadın emeğinin ve toplumsal belleğin görünür bir biçimidir. 
Kadınlar, dokudukları halı ve kilimlerde duygularını, beklentilerini ve kültürel 
bilgilerini sembolik olarak kodlamış, bu sayede dokumalar birer iletişim aracı 
ve kültürel arşiv hâline gelmiştir. Kolektif hafızanın nesiller boyu aktarılma-
sında motifler kritik bir rol üstlenmiş, geçmişin bilgi ve deneyimlerini gelecek 
kuşaklara taşımıştır.

Sonuç olarak, kirkitli dokuma sanatı, yalnızca ürün üretimi olmaktan ziyade 
geçmişin gelecek nesillere aktarım bir ifade biçimi, toplumun kültür kimliğinin 
bir yansıması olarak tarihi belge niteliği taşımaktadır. Halı ve kilimlerdeki mo-
tifler, Türk kültürünün simgesel dilini oluşturan öğeler olarak, geçmişten günü-
müze uzanan bir köprü görevi görmektedir. Bu bağlamda, motiflerin analizi ve 
anlaşılması, yalnızca sanat tarihi açısından değil, aynı zamanda antropolojik, 
sosyolojik ve kültürel araştırmalar açısından da büyük önem taşımaktadır.



61

Sultan SÖKMEN

60

Kirkitli Dokuma Sanatında Motiflerin Kullanımı ve Anlamları

KAYNAKÇA
ÇORUH, E. & Azizoğlu, Z. (2023). Sekiz köşeli yıldız motifinin ekspresyonizm ve 

kübizm sanat akımları ile modernize edilerek tasarlanması. Turkish Journal 
of Fashion Design and Management, 5(2), 67-84.

ÇAY, A. (1983). Anadolu’da Türk Damgası, Ankara.

DENİZ, B., (2000). Türk Dünyasında Halı ve Düz Dokuma Yaygıları, Atatürk Kültür 
Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara.

ERBEK, Mine (2002). Çatalhöyük’ten Günümüze Anadolu Motifleri. Ankara: Kültür 
Bakanlığı, 

ERGUN, Pervin (2008), Türklerde Ağaç Kültü, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 
Yay. , Ankara.

ERZİNCAN Aysun, YILDIZ Nurcan, ERKEN Elif, PARLAK Demet, AKBAK Seda, 
EVREN Burak, EBEOĞLU Sena, ARSLAN Melek, MERCİN Levent, 
(2021) ‘’Anadolu Kilim Motiflerinin Sofra Seramiklerine Yansıması’’, Me-
deniyet Sanat- İMÜ Sanat Tasarım ve Mimarlık Fakültesi Dergisi, Cilt: 7, 
Sayı: 1

GÖKBUKET Mine. (1984).  “Anadolu’da Göz ve Nazar Geleneği ve Bununla İlgili 
Pratiklerin Dokumalarda Uygulanması”, 1.Ulusal El Sanatları Sempozyu-
mu, İzmir, 

HUSURİ, Ali (1992). Naghşhaye Ghali-e Torkeman ve Aghvam-e Hemsaye, Tahran: 
Ferheng yay

OYMAN, Naile Rengin (2019). Bazı Anadolu Kilim Motiflerinin Sembolik Çözümle-
mesi. Arış Halı, Dokuma ve İşleme Sanatları Dergisi. 6-22.

SEVİM Kadir, CANAY Ayla (2013).Anadolu’ da Üretilen Kilim Motiflerinden Bukağı 
Motifi ve Bu Motifden Çıkan Seramik Çalışmalar, İDİL, Cilt 2, Sayı 6 

SEVİM Kadir, CANAY Ayla (2025) ‘’Anadolu’da Üretilen Kilim Motiflerinden Bu-
kağı Motifi ve Bu Motifden Çıkan Seramik Çalışmaları’’, İdil Sanat ve Dil 
Dergisi, c:2, s:6

ÜRER, Harun. Emirdağ Afyon Yöresi Düz Dokuma Yaygı Geleneği ve Bindallı Motifli 
Kilimler. C. X, T.C. Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları, Ankara 1999, s. 648-657.

JULE, Turec (1381 h.ş/2002). Pejuheşi der ferş-e İran, Tahran: Yasavoli yay. 

OYMAN Naile Rengin (2016) Geleneksel Anadolu Dokumalarında Muska Nazarlık 
Motifinin Kullanımı Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 25, 
s. 48-58 

4. BÖLÜM

GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA 
EL HALILARI

                                                                                                               

Dr. Öğr. Üyesi Sultan SÖKMEN
Afyon Kocatepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü
ssokmen@aku.edu.tr

 https://orcid.org/0000-0002-8838-0620

GİRİŞ
Tarihi geçmişi Geç Üst Paleolitik ve Epi Paleolitik dönemlere kadar uzanan 

Gönen, tarih boyunca farklı toplulukların yerleşim alanı olmuş, Sarıkeçili 
gibi yörük aşiretlerinin yerleşmesiyle birlikte dokuma geleneği burada da kök 
salmıştır. İlçenin kültürel yapısında önemli bir yer edinen el halıcılığı, hem 
yerel halkın ekonomik yaşamına katkı sağlamış hem de Isparta halıcılığının 
çeşitlenmesine olanak tanımıştır.

Gönen, Isparta ilinin 24 km kuzeyinde olup, doğusunda Atabey, batısında 
Keçiborlu, kuzeyinde Uluborlu ilçeleri ile komşudur. Güneybatısında Burdur ili 
bulunmaktadır (Anonim, 2010: 26). Gönen İlçesi’nin tarihi oldukça erken dönemlere 
dayanmaktadır. İlçe sınırları içerisinde yer alan Senirce, Bozanönü yakınlarında 
bulunan Kapalıin Mağarası ile Baladız ve İğdecik Köyleri arasındaki tren yolu 
çalışmaları sırasında ortaya çıkan arkeolojik veriler neticesinde kentin Geç Üst 
Paleolitik ve Epi Paleolitik dönemlerde yerleşim gördüğü anlaşılmıştır (Hürmüzlü 
ve Köker, 2019:171). Ispartalı Böcüzade  Süleyman Sami “Kuruluşundan Bugüne 
Kadar Isparta Tarihi” isimli esinde, 1880 li yıllarda Isparta sancağı dahilinde 
gezgin aşiretlerden Melli, Sarkeçili, Saçıkara’lı, Karahacılı, Horzumlu, Tüngüşlü, 



62 63

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

Eskiyürük, Honamlı, Karakoyunlu, Fettahlı namlarında cemaatler, yaz aylarında 
gelip konarlar, kışın Antalya sahillerine göçmektedir. Bunlardan Gönen civarına 
gelen Sarıkeçili aşireti kırk yıldan beri kışlaklara gitmemekte ve Kızılköy mevkiinde 
kalmaktadırlar. (Küçükerman, 1990: 115). Gönen İlçe merkezi, elde edilen tarihi 
kazı ve bulgulara göre çok eskilerden beri yerleşme alanı olarak muhafaza edilmiş  
ve Bizans döneminde “Konana” olarak adlandırılmıştır. Gönen, Isparta’ya bağlı bir 
Bucak merkezi iken, 1987 yılında ilçe merkezi olarak teşkilatlandırılmıştır (Daş, 
1996:31). Isparta halıları, Anadolu’nun geleneksel dokuma sanatları içerisinde 
köklü geçmişi ve özgün yapısıyla özel bir yere sahiptir. Yüzyıllar boyunca sadece 
ekonomik bir geçim kaynağı değil, aynı zamanda kültürel bir ifade biçimi olarak da 
varlığını sürdürmüştür. Özellikle bölgeye yerleşen Türkmen boylarının halı dokuma 
geleneği, Isparta ve çevresinde önemli bir üretim alanı oluşturmuştur. Bu üretim 
süreci zamanla Osmanlı’nın sanayileşme hareketleriyle birlikte daha da gelişmiş, 
Avrupa pazarına açılarak uluslararası bir boyut kazanmıştır. Isparta halıları, 
desen, motif ve boyut çeşitliliği bakımından dikkat çekici bir zenginlik sergiler. 
Bu zengin dokuma kültürü içerisinde Gönen ilçesi de önemli bir merkez olarak 
öne çıkmaktadır. Bu çalışmada, Gönen merkez ilçede tespit edilen Isparta halıları 
incelenerek, hem bölgenin halıcılık geleneği içindeki yeri hem de halıların motif, 
desen ve kullanım özellikleri değerlendirilecektir. Böylece, Isparta halılarının yerel 
ölçekteki yansımaları ortaya konulacak ve kültürel mirasın geleceğe aktarılmasına 
katkı sağlanacaktır.

MATERYAL VE YÖNTEM
Bu çalışmanın materyalini, Gönen ilçesinde gerçekleştirilen alan 

araştırmasında tespit edilen Isparta halı örnekleri ve desen şablonları 
oluşturmaktadır. Araştırmanın evreni Isparta halıları, örneklemi ise Gönen’de 
tespit edilen Isparta  halı örnekleridir. Çalışmada, yerel halkın aktardığı bilgiler, 
özellikle Gönen ilçesinde yaşayan dokumacı kadınlar ve aile büyüklerinden 
elde edilen sözlü görüşmeler birincil kaynak olarak değerlendirilmiştir. 
Ayrıca, konuyla ilgili daha önce yapılmış akademik çalışmalar, arşiv belgeleri 
ve çeşitli ansiklopedik kaynaklardan da yararlanılmıştır. Çalışmada,  nitel 
araştırma yöntemleri esas alınmıştır. Öncelikle literatür taraması yapılarak 
Isparta halıcılığının tarihsel gelişimi ve Gönen’deki üretim yapısına dair ikincil 
veriler toplanmıştır. Daha sonra, sözlü görüşme yöntemi kullanılarak kaynak 
kişilerden elde edilen bilgiler derlenmiştir. Alan araştırması sırasında gözlem 

tekniğinden de yararlanılmış; Gönen’de tespit edilen halı türleri, motif ve desen 
özellikleri, kullanılan malzeme ve teknikler yerinde incelenmiştir. Çalışmada, 
15 halı örneği ve 12 halı modeli değerlendirilmiştir. Tespit edilen halıların 
ölçüleri, desen şablonları, renk özellikleri ve kalite değerleri kayıt altına 
alınmış; üretimde kullanılan araç-gereçler ile teknik süreçler ayrıntılı olarak 
belgelenmiştir. Sözlü görüşmelere ait kaynak kişiler, metin içinde KK1, KK2… 
(Kaynak Kişi) biçiminde kodlanmıştır.

1. ISPARTA HALILARI
Isparta’da halı dokumacılığı, Anadolu’nun geleneksel dokuma sanatları 

arasında özel bir yere sahiptir.  Sadece  bir geçim kaynağı değil, aynı zamanda 
köklü bir sanat geleneği olarak varlığını sürdürmüştür.

12. yüzyıldan  itibaren önemli Türkmen nüfusunu barındıran Isparta’da 
meşhur Türkmen halıları dokunarak komşu ülkelere  ihracat edilen eski bir 
dokuma geleneği bulunmaktadır (Anonim, 2021:6).    Anadolu’ya gelen Oğuz 
boylarından 10 kadarı Isparta havalisine yerleşmiştir.  Bu beylerden Yumut 
(Hamitoğulları)’ nın dokudukları halılar Avrupa piyasalarında (yamud) halları 
diye bilindiğine göre aynı isim taşıyan aşiretin Isparta havalisinde halıcılığı 
geliştirmiş olabileceği kanaatini vermektedir. Diğer bazı kaynaklarda 
ise, bölgedeki yörüklerin arasında şehir ve kasabalardaki halılardan kaba 
olsa dahi ilkel tezgahlarda halı ve kilim dokunmasının bilindiği beyan 
edilmektedir (Aksu, 1936: 447, Anonim 1983:285). 1800’lü yıllarda Osmanlı 
sanayileşme hareketleriyle birlikte öne çıkan Isparta halıcılığı, Türk halı 
sanatında kendine özgü bir konuma yerleşmiş;  Anadolu kültürel mirasının 
yerelliğini koruyarak aynı zamanda yöre halkına ekonomik bir kaynak 
sunmuştur  (Edirne ve Küçükerman, 2023: 70).   Isparta’da halı dokumacılığı 
1891 yılında Babanzade Mustafa Zihni Paşa zamanında teşkilatlanarak bir 
halı şirketinin kurulduğu ve faaliyetinin köylere kadar yayıldığı görülmüştür 
(Anonim, 1983: 285, Koç, 1983:168).  Bu şirket, büyük boy halılar üretmiş ve 
halıcılığın hem Isparta’da hem de çevre kasaba ve köylerde yayılmasına katkı 
sağlamıştır. Ancak şirket, Avrupa ile doğrudan ticaret yapmak isterken büyük 
bir sorunla karşılaştır. Osmanlı Devleti’nin Manchester temsilcisi aracılığıyla 
verilen 700–800 liralık bir siparişin ödemesi dolandırılmıştır (Böcüzade, 
2012: 637, Koç, 1983:168). Zihni Paşa sonradan tezgahlarını tanzim ve ıslah 
ederek halıcılık sanatını geliştirmek gayesi ile halıcılığa meraklı Akşehirli 
Hacip Efendi’yi görevlendirmiştir. Hacip Efendi İzmir’de oturan Ispartalıoğlu 



64 65

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

Agop’un oğulları ile temas ederek onların yardımlarını sağlamış ve “Şark 
Halı Kumpanyası”nı kurmuş, kendisi de müdür olmuştur (Anonim, 1983: 
285). Avrupa pazarlarına yönelik halı ve kilim dokutan The Oriental Carpet 
Manufacturers Ltd. / Şark Halıları İmalatçıları Ltd. işletmesi kendi belirlediği 
özellikte halı dokutmuştur. Işletme  Milas, Isparta, Sivas ve Konya başta 
olmak üzere (Anmaç, 1994: 7) Batı Anadolu dokuma merkezlerinde başlatılan 
tamamen ticari özellikte İngiltere’de organize olan satış merkezlerinde satılmak 
üzere desen, ip ve boya renkleri Londra’da belirlenen ve standart kalitesi 
26×33 olarak ayarlanan bu halılar Isparta ve diğer merkezlerde dokutturularak 
“Isparta Halısı” ismiyle önemli bir ticari potansiyele varmıştır (Genç ve 
Göçmen, 2007: 565). Avrupa’da senede 100.000 metrekareye yakın bir pazara 
ulaşmışlardır. (Kayıpmaz, 2002: 258). 1890’lardan itibaren, yörede dokutulan 
halılarda geleneksel motiflerin yerine Avrupa piyasasının beğeneceği desenler 
tercih edilmiştir. Bu gelişmeler, yöredeki halıcılığın yeni bir değişim sürecine 
girmesine yol açmıştır (Kurmuş, 1982: 104). Isparta’da da, İngilizler adına 
onların istediği türden özellikle de  Mancester tipi halı dokumacılığı yapılmıştır 
(Deniz, 2000:97).  Uzun yıllar Şark Halı Kumpanyası, Çolakzadeler ve 
Yılancızadeler gibi şirketlerin idaresi ile Isparta halıcılığı disiplinli bir şekilde 
yürütülmüştür (Anmaç, 1992:67) Etirelizade Mehmet Efendi, Hekim Bodasak 
ve tarihçi Böcüzade Süleyman Beyler Cumhuriyet öncesi Isparta Halıcılığını 
geliştiren ve bölgeye yerleştiren kişilerdir. Isparta’da  El halısı dokumacılığı 
1958-1975 yılları arasında büyük gelişme göstermiştir. 1972 yılında maksimum 
seviyeye çıkarak 43.400 tezgahta 93.700 çalışan ile 2 milyon metrekare halı 
dokunmuştur (Anonim, 1996:82). 1926 yılında Isparta’da, bölgenin halı 
ipliği ihtiyacını karşılamak amacıyla ilk yün ipliği fabrikası kurulmuştur 
(Türeli ve Ölmez, 2012: 62) 1926’da Isparta’da kurulan fabrika, 1932’de 
Sanayi Maadin Bankası’na devredilmiş, 1943’te ise Sümerbank bünyesine 
katılarak “Isparta Yün İpliği ve Halı Dokuma Müessesesi” adını almıştır. 
1965’te Sümerbank’ın 14. işletmesi olurken, 1989’da yeniden yapılanmayla   
“SÜMERHALI Halıcılık El Sanatları Sanayii ve Ticaret A.Ş.”ne 
dönüştürülmüştür  (Sakarya, 1992: 544). Isparta halıcılığının dokuma 
sektöründeki önemi, 2000’li yıllara kadar devam etmiş, ancak 
günümüzde halı dokumacılığı eski önemini kaybetmiştir (Anonim, 1996: 
82). Bu gelişmeler Gönen çevresindeki üretim merkezlerini de etkilemiştir. 
Sanayileşme, makine halıcılığı, toplumsal beğenilerde farklılaşma gibi bir çok 
faktör yaygı türü halılara olan ilginin azalmasına neden olmuş ancak beraberinde 
minyatür ve portre halıcılığın çıkmasına da neden olmuştur (Anonim, 2021: 
6) Isparta İl Merkezi’nde minyatür halı imalat atölyelerinde, Keçiborlu İlçesi 

Senir Kasabası’nda ve Gönen İlçesi Güneykent Kasabası’nda minyatür halı 
dokuma devam etmektedir (Anonim, 2021: 7).

2. GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA EL 
HALILARI
Gönen ilçesinde Isparta halı dokumacılığının tam olarak ne zaman başladığı 

bilinmemekle birlikte, uzun  yıllar hem ekonomik hem de kültürel yaşamın 
temel unsurlarından biri olmuştur. Kaynak kişilerden elde edilen verilere göre, 
2000 yılına kadar ilçede neredeyse her evde Isparta halısı dokunmakta, tezgâhı 
bulunmayan kadınlar ise komşuların evlerinde kurulan atölyelerde üretime 
katılmaktaydı. Gönen’de halıcılık yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda 
sosyo-kültürel bir işlev de üstlenmiştir. Halı dokumak, çeyiz hazırlığının 
ayrılmaz bir parçası olmakla birlikte, ailelerin gelir elde etmesinde de önemli 
bir rol oynamıştır. Halının yüksek ekonomik değeri, çocukların okul hayatı 
yerine üretim sürecine dahil edilmesine neden olmuştur. Kadınların halının ana 
motiflerini, özellikle gül ve yaprak desenlerini işlediği; çocukların ise boşlukları 
doldurarak sürece aktif olarak katıldığı aktarılmaktadır.   Halı dokumacılığı, 
Gönen’de aile ekonomisine doğrudan katkı sağlayan bir gelir kaynağı olarak 
öne çıkmıştır.  Kaynak kişilerin anlatımlarında bir Isparta halısının değerinin bir 
Reşat altınına eşdeğer olduğu vurgulanmaktadır. Halı dokumadan elde edilen 
kazanç, ev ihtiyaçlarını karşılamanın yanı sıra, çocuklara harçlık bırakacak 
kadar gelir sağlayabilmekteydi. Malzeme temini açısından, dokumalarda 
kullanılan iplerin büyük ölçüde Isparta’dan, Kaçıkoçlar’ın halı mağazasından 
sağlandığı ifade edilmektedir. Tüccarlar, dokunacak halının desenine uygun 
iplikleri temin ederek üretim sürecine yön vermekteydi. Halı üretiminde 
değerlendirilmeyen iplik artıkları ise sandalye örtüsü, yolluk veya duvar halısı 
gibi ikincil ürünlerin dokunmasında kullanılmaktaydı. Halılar, aracı kişiler 
aracılığıyla pazara sunulmakta ya da Isparta’da “Halı Sarayı” olarak bilinen 
mekânda satılmaktaydı (Fotoğraf 1), (KK1, KK2, KK3, KK4, KK5, KK6, 
KK7, KK8, KK9). Isparta Halı Sarayı’na ilişkin bilgiler, hem alan çalışması 
hem de Oyman (1997) kaynağı ile desteklenmiştir:  Isparta Halı Sarayı, bir halı 
borsası olarak kurulmuş, 1975 yılında da hizmete açılmıştır. Projesi U şeklinde 
planlanmış ve 4 katlıdır. Açık alanı yaklaşık 2000 m2 olan kısmında, Güller 
Bölgesinin çeşitli yerlerinden gelen köylüler dokudukları ham ürünleri ilk 
elden ya da “ayakçı” denilen komisyoncular aracılığı ile tüccara satmaktadırlar 
(Oyman, 1997:18).



66 67

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

Şekil 1.  Isparta Halı Sarayı (URL 1)

3. ISPARTA EL HALISI TÜRLERİ
Anadolu’nun her halıcılık bölgesinde olduğu gibi, Isparta’da üretilen halılar 

genellikle şöyle boyutlandırılıp isimlendirilmektedir:
* Paspas (40x130 cm)
* Seccade (Namazlık) (75x130 cm)
* Arşın Çeyrek (Divan) (100x200 cm) Seccade (120x210 cm) civarında
* Yolluk (80x300 cm)
* Kelle (150x260 cm) civarında
* Taban (200x300 cm) civarında
* Büyük Taban (250x350 cm ve yukarısı) (Oyman, 2020: 874).
Gönen merkez ilçede yapılan alan araştırmasında namazlık, taban, kelle, 

duvar halısı, paspas ve seccade türünde halı örnekleri tespit edilmiştir. 

4. GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA EL 
HALILARININ MOTİF, DESEN KOMPOZİSYON VE RENK 
ÖZELLİKLERİ
Isparta halılarında başta gül olmak üzere çeşitli çiçek ve yapraklardan oluşan 

bitkisel bezemeler; kandil, perde, sütun, kemer, para vb. nesneli bezemeler; insan ve 
hayvan figürleriyle yapılmış figürlü bezemeler; çeşitli dua şeritleriyle oluşturulmuş 
yazılı bezemelerin yanısıra afiş karakteri arzeden İstanbul-Boğazı vb. kelimelerle 
tasarlanmış karışık bezemeler ve manzaralar, cami tasvirleri  konu olarak seçilmiştir 
(Barışta, 1994:55). Gönen’de üretilen Isparta halıları da, zengin desen çeşitliliğiyle 
dikkat çekmektedir. Hayvan  figürleriyle yapılmış figürlü bezemeler; gül, çiçek 

ve yapraklardan oluşan bitkisel bezemeler; seccade örneklerinde cami tasvirleri,  
kandil, vazo, perde, sütun, vb. nesneli bezemeler ve bitkisel motifler görülmektedir. 

Isparta halılarına desen açısından bakıldığında, bu halılarda kullanılan motiflerin 
yöresel ve karakteristik örnekleri olmamakla birlikte daha çok İran ve Çin halılarında 
görülen motiflere rastlanmaktadır (Oyman, 2023: 78). Osmanlı, Goblen, Çin, 
gülistan, serpme, kompozisyon,  üzümlü, dönümlü, köşe göbek gibi desenler en 
bilinenleridir (Anonim, 2021:6). Köşe göbek (Şekil 17), şamdalı (Şekil 26), serpme 
(Şekil 21), üzümlü (Şekil 19), gülistan, tırnaklı (Şekil 20), zincirli (Şekil 25), saat 
kapağı (Şekil 24), naturel (Şekil 2, 3), gelin tacı (Şekil 22), karpuzlu (Şekil 18), 
Çin (Şekil 11), Adana (Şekil 23), yapraklı (Şekil 16) Köşe göbek, şamdalı, serpme, 
üzümlü, gülistan, tırnaklı, zincirli, saat kapağı, naturel, gelin tacı, karpuzlu, Çin, 
Adana, yapraklı ve aslanlı halı modelleri, ilçede dokunan örnekler arasındadır (KK1, 
KK2, KK3, KK4, KK5, KK6, KK7, KK8, KK9). Halılarda kenar suyu olan örnekler 
olduğu gibi kenar suyu olmayan sonsuzluk prensibi ile devam eden örnekler de 
görülmektedir. Üzümlü, köşe göbek ve Çin gibi halılarında kapalı bir kompozisyon 
söz konusudur burada motifler bir merkez çevresinde kümelenmektedir. Özellikle   
desenlerinin karmaşıklığı dikkat çekicidir. Bazı halıların etlik payı yaklaşık 10 cm 
kadar kalın bırakılmıştır. Bu şekilde halının kenar kısımları daha sade tek renk 
bırakılarak merkezdeki yoğun desen ön plana çıkarılmaktadır. Bu renk çoğunlukla 
kırmızıdır ve tırnaklı, zincirli ve gülistan modellerinde karşımıza çıkmaktadır. 
Yalnız bazı halılarda dokuyucu elinde kalan ipleri değerlendirmek isterse arzu ettiği 
şekilde de renklendirebilmektedir. Renklere baktığımızda pastel renkler kullanıldığı 
gibi birbirine zıt renklerin de kullanıldığı  görülmektedir. Pastel   renklerin hakim 
olduğu ve renkler arasında çok yumuşak geçişlerin yapıldığı dokumaların yanı sıra 
açık ve koyu renklerin bir arada kullanıldığı da görülmektedir.  Kırmızı tonları, 
mavi tonları, yeşilin tonları, sarının tonları, siyah, beyaz, pembe, sarı, kahve, toprak 
ve gri kullanılan renkler arasındadır. 

5. GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA 
HALI MODELLERİ
Gönen’de üretilen halılar, zengin desen çeşitliliğiyle dikkat çekmektedir. 

Yörede yapılan alan araştırmasında, serpme, üzümlü, tırnaklı, zincirli, saat 
kapağı, naturel, Çin, Adana, twist halı modelleri tespit edilmiştir (KK1, KK2, 
KK3, KK4, KK5, KK6, KK7, KK8, KK9). Halılar ince suntalar üzerine 
yapıştırılan desen şablonları aracılığıyla dokunmaktadır ( Şekil 2-13). Bu  desen 
şablonlarının yöresel adı “halı modeli”dir.



68 69

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

   

               
 Şekil 2. Naturel (Sultan Sökmen Arşivi, 2025). Şekil 3. Naturel  (Sultan 
Sökmen Arşivi, 2025). Şekil  4.  Zincirli (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

            
 Şekil  5. Saat Kapağı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025). Şekil  6. Saat Kapağı 

Kenar Suyu(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).   Şekil  7. Tırnaklı(Sultan Sökmen 
Arşivi, 2025).

 
 Şekil  8. Serpme (Sultan Sökmen Arşivi, 2025). Şekil   9. Serpme  Kenar Suyu 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).  Şekil  10. Twist  (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

 
 Şekil   11. Çin(Sultan Sökmen Arşivi, 2025). Şekil  12. Üzümlü (Sultan 
Sökmen Arşivi, 2025). Şekil  13. Adana (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

6. GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA EL 
HALILARINDA KULLANILAN MALZEMELER VE TEKNİK 
ÖZELLİKLERİ
Gönen merkez ilçede dokunan ısparta halılarında ahşap sarma tezgahlar 

kullanılmaktadır. Çubuk demiri,  makine, eğri demir, doğru demir, kol demiri, 
alt levent, üst levent, yan tahtalar tezgahın parçalarıdır. Kirkit,  halı bıçağı, 
halı makası ve halı modeli, kullanılan diğer malzemelerdir. Dokunacak halıya 
göre çözgülük ipler hazır alınır ve tezgaha takılır. Dokumaya başlarken zincir 
çiti örülmekte, 4-5 sıra kilim örgüsü yapılmaktadır. Halının düğüm tipi sine 
düğümüdür (KK1, KK2, KK3, KK4, KK5, KK6, KK7).  Bir sıra düğüm 
atıldıktan sonra araya iki sıra atkı atılmaktadır. Gücü sisteminde “çakıldak” 
denilen çekme gücüler kullanılmaktadır. Çakıldak yapımı için  pamuk çözgü 
iplikleri ve  yaklaşık 10 cm lik ahşap çubuklar gereklidir.  Pamuk çözgü iplikleri 
ile gruplar halinde belirlenen  tezgahtaki arka iplikler birer atlamalı seçilerek 
bu çubuklara sarılmakta ve sabitlenmektedir. Ahşap saptan ve demir dişlerden 
yapılmış kirkitler ve ayarlı halı makasları kullanılmaktadır ( Şekil  14-15). Halı  
makasları demirden yapılmıştır ve makasların içlerine dokunacak halının hav 
yüksekliğine göre kesilmiş mukavvalar yerleştirilmektedir.

    



70 71

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

                                         
     Şekil 14. Halı Makası(Sultan Sökmen Arşivi, 2025). Şekil 15. Halı Kirkiti 

(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Isparta halılarında, genellikle 26x33 kalitede üretim yapılmışsa da, dm2’de 
24x28, 24x30, 25x31 ve hatta 50x50 kalitede halı dokunduğu da görülmüştür 
(Anmaç, 1992:65). Kalite olarak bu tip halılar dm2’de 26x33 Isparta Sümer 
kalitesi olarak kaydedilmiştir. Dokumacılıktan kaynaklanan hatalar sonucu 
yerleşen bazı kaliteler vardır ki bunlar: dm2’de 26x30 Sidre, 25x31 Gülkent, 
24x28 Hisar, 28x36 Turan kalitesi olarak isimlendirilmiş ancak standartlara  
kaydedilmemiştir (Oyman:2020:874) Gönen de tespit edilen Isparta halılarının 
bazıları dm2’de 26x 33 standartlarına uymakta bazıları ise uymamaktadır. 
Dm2’de  24x28, 24x30, 24x31, 24x36, 25x30, 26x30  kalitede halıların da 
dokunduğu görülmüştür. Bu halıların atkı ve çözgüsü pamuk ve desen ipliği ise 
yündür. Yün ipler doğal boya ile renklendirilmemiştir.  İpler Halı Sarayından 
temin edilmektedir. Çözgü: 6/9 numara pamuk, atkı: 6/8 numara pamuk, ilme: 
2,5/2 numara yün ipliğidir. Hav yükseklikleri 10-14 mm ve saçak uzunlukları 
2-8 cm arasındadır.

7. GÖNEN MERKEZ İLÇEDE TESPİT EDİLEN ISPARTA 
HALI ÖRNEKLERİ

                                             
 Şekil  16. Alacamescit Camisinden satın alınmış Veysel Budak’a ait 

Isparta Yapraklı Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).
Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut: 171 x 293 cm
Kalite: 24 x 28 dm2
Boyut:171x293 cm
Kalite: 24x28 dm2

Tarihlendirme: 50 yıllık
Renkler: Yeşil, mavi, kırmızı, beyaz
Hav yüksekliği : 10 mm
Saçak Uzunluğu: 5 cm
Kompozisyon: Bu dokuma örneği, Isparta halılarında görülen “yapraklı” 

modelidir.  Dört yaprak formu artı (+) şeklinde birleşerek düzenli bir tekrar 
oluşturmaktadır. Bu tekrar yüzeyde ritmik ve dengeli bir görünüm sağlamaktadır. 
Halıda kenar suyu bulunmamaktadır. 

 Şekil  17. Cemile Mut tarafından dokunmuş, Alime Mut’a ait Isparta Köşe 
Göbek Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut: 185 x 288 cm



72 73

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

Kalite: 24 x 30dm2
Boyut:185x288 cm
Kalite: 24x30dm2

Tarihlendirme: 53 yıllık
Renkler: Kırmızı, sarı, lacivert, siyah, beyaz, yeşil, krem, pembe, açık mavi
Hav yüksekliği : 14 mm
Saçak Uzunluğu: 8 cm
Kompozisyon: Isparta köşe-göbek kompozisyonuna sahip tipik bir örnektir. 

Halının ortasında belirgin bir merkez göbek (medalyon) bulunmaktadır. Bu 
göbek, dört yöne doğru açılan yaprak ve çiçek motifleriyle dengelenmiştir. 
Göbek çevresinde boş bırakılmış kırmızı zemin üzerinde çiçek dalları kıvrımlı 
bir şekilde dağılmıştır. Köşelerde, göbeğin dilimlenmiş ve köşelere uyarlanmış 
motifleri yer alır; böylece merkez ve köşe arasında uyum sağlanır. Kenar 
bordürlerinde ise çiçek dizileri ve geometrik tekrarlarla zengin bir çerçeve 
oluşturulmuştur.

 Şekil 18.  Şöhret Çetin tarafından dokunmuş, Zeliha Çetin’ ait Isparta 
Karpuzlu Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut: 96 x 193 cm
Kalite: 24 x 36 dm2
Boyut:96x193 cm
Kalite: 24x36 dm2

Tarihlendirme: 48 yıllık
Renkler: Kırmızı, siyah, beyaz, kahverengi, açık pembe, mavi,  açık mavi 
Hav yüksekliği : 13 mm
Saçak Uzunluğu: 2 cm

Kompozisyon: Isparta halılarında görülen karpuzlu modeli, düzenli ve 
tekrar eden motiflerle karakterize edilmiştir. Kaynak kişilerden edinilen bilgilere 
göre, halının zemininde ardışık sıralar halinde karpuz dilimi formunu andıran 
desenler yer alır. Içindeki minik baklava motifleri ise karpuz çekirdeklerine 
benzetilmektedir. Bu motifler, halının tüm yüzeyine dengeli bir şekilde 
yayılmıştır. Kompozisyon, simetrik bir düzen üzerine kuruludur ve orta alan 
tamamen bu motiflerle doldurulmuştur. Kenar bordürlerinde ise daha ince ve 
sürekli devam eden bitkisel bezemeler kullanılmıştır.

 Şekil  19. Saliha Yurteri tarafından dokunmuş Serpil Mut’a ait Isparta 
Üzümlü Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut: 140 x 230 cm
Kalite: 26 x30 dm2
Boyut:140x230 cm
Kalite: 26x30dm2

Tarihlendirme: 48 yıllık
Renkler: Krem ve kahverengi tonları, pembe, mavi, açık mavi, siyah ve yeşil
Hav yüksekliği : 12 mm
Saçak Uzunluğu: Halının saçak kısımları overlok yapıldığı için saçak 

uzunluğu tespit edilememiştir.
Kompozisyon: Üzüm motiflerinin halının dört kenarında tekrarlı biçimde 

işlenmiş olması, dokumanın ‘Üzümlü Halı’ şeklinde tanımlanmasına neden olmuştur. 
Ortada  yer alan göbek motifi ve etrafına yerleştirilmiş üzüm salkımlarını andıran 
motiflerle karakterize edilmiştir. Göbek kısmı oval bir formda düzenlenmiştir ve 
çevresi çiçek ve üzüm motifleriyle hareketlendirilmiştir. Halının kenar süslemeleri 
ise yoğun bir şekilde motiflerle doldurularak zengin bir çerçeve oluşturur. Bu düzen, 
halıya simetrik, dengeli ve süsleyici bir görünüm kazandırmaktadır.



74 75

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

 

    
 Şekil 20. Ayşe Eğret tarafından dokunmuş Isparta Tırnaklı Halısı (Sultan 

Sökmen Arşivi, 2025).
Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut: 142 x 210 cm
Kalite: 24 x 31dm2
Boyut:142x210 cm
Kalite: 24x31dm2

Tarihlendirme: 37 yıllık
Renkler: Açık mavi, kırmızı, pembe, beyaz, yeşil, bej, kahverengi tonları
Hav yüksekliği : 10 mm
Saçak Uzunluğu: 3 cm
Kompozisyon: Tırnaklı halısında kompozisyon, tüm yüzeye düzenli bir 

biçimde yerleştirilmiş çiçek motiflerinden oluşmaktadır. Motifler genellikle 
yuvarlak çiçek formu ile etrafını saran tırnak benzeri kıvrımlarla çevrelenmiştir. Bu 
tekrar eden düzen, halıya ritmik ve hareketli bir görünüm kazandırmaktadır. Kenar 
etlik kısımları daha sade bırakılarak merkezdeki yoğun desen ön plana çıkarılmıştır.

 Şekil   21. Saliha Yurteri tarafından dokunmuş Serpil Mut’a ait Isparta 
Serpme Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:167x280 cm
Kalite: 26x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Kırmızı, mavi, beyaz, yeşil, kahverengi tonları
Hav yüksekliği : 10 mm
Saçak Uzunluğu: Halının saçak kısımları overlok yapıldığı için saçak 

uzunluğu tespit edilememiştir.
Kompozisyon: Serpme desenli Isparta halısında kompozisyon, tüm yüzeye 

dengeli bir şekilde dağıtılmış çiçek motiflerinden oluşur. Motifler küçük 
boyutlu, tekrarlayan formdadır ve halının zeminini boş bırakmadan doldurur. 
Bu düzen sayesinde halıya hareketli ve canlı bir görünüm kazandırılmıştır. 
Bordür kısmında ise beyaz zemin üzerine bitkisel desenler işlenerek merkezdeki 
yoğunluğu çerçeveleyen bir denge unsuru oluşturulmuştur.

 Şekil  22. Ummuhan Budak tarafından dokunmuş Isparta Gelin Tacı 
Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:171x280 cm
Kalite: 24x36 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Mavi, kırmızı, beyaz, siyah, yeşil, kahverengi, kirli sarı
Hav yüksekliği : 12 mm
Saçak Uzunluğu: 6 cm
Kompozisyon: Yaprak ve çiçek motifleri ile gelin tacı gibi süslenmiş 

2 sıra dal sarmal bir şekilde yukarı doğru yönelim göstermektedir. Bu 
düzenleme, kompozisyona hem hareketlilik hem de doğal bir tırmanış etkisi 
kazandırmaktadır.

 



76 77

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

   
 Şekil 23.  Alime Mut tarafından dokunmuş Isparta Adana Halısı (Sultan 

Sökmen Arşivi, 2025).
Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:122x215 cm
Kalite: 25x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Beyaz,  kahverengi, krem tonları, siyah, koyu yeşil, açık yeşil
Renkler:Beyaz,  kahverengi, krem tonları, siyah, koyu yeşil, açık yeşil
Hav yüksekliği : 14 mm
Saçak Uzunluğu: 4 cm
Kompozisyon: Adana halısında kompozisyon, merkezde yer alan büyük 

ve oval formlu göbek motifi ile köşelere uyarlanmış benzer motiflerden 
oluşmaktadır. Göbek etrafı bitkisel ve kıvrımlı desenlerle çevrelenmiştir. 
Köşelerde yer alan motifler merkezle uyumlu olacak şekilde düzenlenmiştir. 
Kenar süslemeleri yoğun desenli olup halıya çerçeve etkisi vermektedir.

 Şekil  24. Saliha Yurteri tarafından dokunmuş Isparta Saat Kapağı Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:96x202 cm
Kalite: 24x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık

Renkler: Açık kahverengi, yeşil, krem, beyaz, siyah sarı ve pembe 
Hav yüksekliği : 12 mm
Saçak Uzunluğu: 5 cm
Kompozisyon: Saat kapağı halısında kompozisyon, tekrarlayan yuvarlak 

göbek motifleri ile oluşturulmuştur. Bu motifler saat kapağını andıran dairesel 
düzenlemelerden meydana gelir ve halının tüm yüzeyine eşit aralıklarla 
dağıtılmıştır. Motifler arasında ince kıvrımlı dal ve yaprak süslemeleri 
kullanılarak desenler birbirine bağlanmıştır. 

  

     
 Şekil  25. Şöhret Çetin tarafından dokunmuş, Zeliha Çetin’ ait Isparta Zincirli 

Halısı (Sultan Sökmen Arşivi, 2025).
Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:170x273 cm
Kalite: 26x33 dm2

Tarihlendirme: 55 yıllık
Renkler: Kırmızı, pembe, yeşil, mavi, krem, kahverengi
Hav yüksekliği : 14 mm
Saçak Uzunluğu: 8 cm
Kompozisyon: Yörede zincir adı verilen motiflerin birbirine eklenmesiyle 

oluşan bir kompozisyondur. Merkezde kırmızı tam açmış çiçekler  yer alır, 
etrafı goncagüller, yapraklar ve kıvrımlı dallarla çevrilidir. Desen simetrik 
olarak halının yüzeyine yayılır ve akıcı bir düzen oluşturur.

 



78 79

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

 Şekil  26. Havveli Özden tarafından dokunmuş Isparta Şamdalı  Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:135x220 cm
Kalite: 26x33 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Kırmızı, yeşil, mavi, krem, siyah
Hav yüksekliği : 13 mm
Saçak Uzunluğu: 5 cm
Kompozisyon: Zemin, düzenli aralıklarla yerleştirilmiş çiçek formlu 

medalyonların tekrarından oluşur. Merkezde çiçek motifleri yer alır, çevresi 
ince dallar, yapraklar ve küçük çiçeklerle süslenir. Kompozisyon simetrik 
olarak bütün halıya yayılır ve boşluk bırakılmaz.

 Şekil 27.  Zehra Özsu  tarafından dokunmuş Isparta Perdeli Seccade Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:62x102 cm
Kalite: 26x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Açık mavi, yeşil,  kırmızı, sarı
Hav yüksekliği : 11 mm
Saçak Uzunluğu: Halının saçak kısımları overlok yapıldığı için saçak 

uzunluğu tespit edilememiştir.
Kompozisyon: Seccade halısında kompozisyon, mihrap formunu andıran 

düzenleme ile karakterize edilmiştir. Halının üst kısmında perde motifi yer 
almakta, merkezde ise asılı kandil motifi dikkat çekmektedir. Zemin sade 
bırakılmış, kenarlarda perde düzenlemesiyle bir çerçeve etkisi oluşturulmuştur. 



80 81

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

 Şekil 28. Saliha Yurteri tarafından dokunmuş Isparta Camili Seccade Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:84x132 cm
Kalite: 24x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Kırmızı, lacivert, pembe, yeşil, krem, bej, kahverengi, mavi ve 

turkuaz tonları 
Hav yüksekliği : 12 mm
Saçak Uzunluğu: 5 cm
Kompozisyon: Bu seccade halısının kompozisyonu, cami tasviri üzerine 

kurulmuştur. Merkezde kubbeli cami ve dört minare belirgin bir şekilde yer 
almakta, zemin kırmızı renkte bırakılarak cami figürü ön plana çıkarılmıştır. 
Halının alt kısmında halı yüzeyini tamamlayan çiçek desenleri ve mihrap algısı 
güçlendirilmiştir. Kenar bordürlerinde rumi ve çiçek motifleri  görülmektedir.

 Şekil  29. Alime Mut tarafından dokunmuş Isparta Şamdalı Paspas Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:37x115 cm

Kalite: 25x30 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Kırmızı, pembe, krem, koyu ve açık yeşil, bordo,  mavi 
Hav yüksekliği : 12 mm
Saçak Uzunluğu: Halının saçak kısımları overlok yapıldığı için saçak 

uzunluğu tespit edilememiştir.
Kompozisyon: Kompozisyon, ortadan yukarı ve aşağıya doğru simetrik 

biçimde uzanan dallar ve çiçek motifleriyle oluşturulmuştur. Halının orta aksı 
boyunca yerleştirilen motifler, yanlara doğru dengeli bir şekilde açılarak bütün 
yüzeyi hareketlendirmektedir. Kompozisyon, sürekli tekrar eden çiçek ve 
yapraklarla zenginleştirilmiştir. 

 Şekil 30. Alime Mut tarafından dokunmuş Isparta Yapraklı Sandalye Halısı 
(Sultan Sökmen Arşivi, 2025).

Malzeme: Çözgü: Pamuk Atkı: Pamuk İlme: Yün
Boyut:43x37 cm
Kalite: 24x28 dm2

Tarihlendirme: 38 yıllık
Renkler: Açık mavi,  açık yeşil, koyu yeşil, siyah, bej,kırmızı
Hav yüksekliği : 11 mm
Saçak Uzunluğu: 5 cm
Kompozisyon: Yapraklı sandalye halısının kompozisyonu merkezde yer 

alan dört kollu yaprak motifinden oluşmaktadır. Her yönde simetrik olarak 
düzenlenmiş büyük yaprak motifleri, çevresinde küçük kırmızı çiçek ve 
tomurcuklarla hareketlendirilmiştir. Bu düzen, halıya sade fakat dikkat çekici 
bir görünüm kazandırır. Zemin boş bırakılarak merkezdeki yaprak motifi ön 
plana çıkarılmıştır.



82 83

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları Sultan SÖKMEN

SONUÇ VE ÖNERİLER
Çalışma sadece Gönen merkez ilçede tespit edilen 15 halı örneği ve 12 halı 

modeli ile sınırlandırılmıştır. Araştırma bulguları, Isparta halıcılığının tarihsel 
gelişimi içerisinde Gönen’in önemli bir üretim yeri olduğunu ortaya koymaktadır. 
Isparta merkezinde örgütlü ticari yapılar ön plana çıkarken, Gönen’de dokunan 
Isparta halılarının üretimi daha çok aile temelli bir üretim anlayışı ile şekillenmiştir. 
Isparta merkezinde örgütlü ticari yapılar ön plana çıkarken, Gönen’de dokunan 
Isparta halıcılığı aile temelli üretim anlayışı ile şekillenmiştir. İlçede üretilen halılar, 
motif, desen ve renk çeşitliliği açısından zengin bir repertuar sergilemekte; gül, 
yaprak, figürlü ve nesneli bezemeler ile cami tasvirleri öne çıkmaktadır. Gönen 
merkez ilçede dokunan Isparta halılarında köşe göbek, şamdalı, serpme, üzümlü, 
Gülistan, tırnaklı, zincirli, saat kapağı, naturel, gelin tacı, karpuzlu, Çin, Adana, 
yapraklı ve aslanlı gibi modeller görülmektedir. Bu halıların dokunmasında 
ahşap sarma tezgâhlar kullanılmakta, düğüm tekniği olarak sine (İran) düğümü 
tercih edilmektedir. Atkı ve çözgü ipliklerinde pamuk, desen ipliklerinde ise yün 
kullanılmaktadır. Renk tercihleri açısından hem pastel tonlar hem de kontrast 
renkler öne çıkmakta; kırmızı, mavi, yeşil, sarı, siyah, beyaz, pembe, kahverengi, 
toprak ve gri en sık kullanılan renkler arasında yer almaktadır.

Gönen’de halıcılığın ekonomik işlevinin yanı sıra sosyo-kültürel bir değer 
taşıdığı görülmektedir. Halı dokumacılığı, aile ekonomisine katkı sağlamış, aynı 
zamanda kuşaktan kuşağa kültürel aktarımın aracı olmuştur. Ancak günümüzde 
makine halıcılığının yaygınlaşması ve toplumsal beğenilerin değişmesi nedeniyle 
geleneksel üretimin eski önemini kaybettiği anlaşılmaktadır. İlçede halıcılığın en 
önemli taşıyıcısı olan kadınların kooperatifler aracılığıyla desteklenmesi, ekonomik 
sürdürülebilirliği artıracaktır. Halıcılığın gelecek kuşaklara aktarılması için yerel 
kursların, atölyelerin ve akademik çalışmaların artırılması gerekmektedir. Halı 
Sarayı ve üretim atölyelerinin kültür turizmi kapsamında tanıtılması, bölgeye 
ekonomik katkı sağlayacaktır. Yöresel motiflerin çağdaş tasarımlara entegre 
edilmesi, hem ulusal hem de uluslararası pazarda yeniden talep oluşturabilir. Gönen 
halı repertuarının envanterlenmesi için yerel müze/arkeoloji müzesi iş birlikleri, 
genç kuşaklara aktarım için kurs/proje önerileri, belgeleme ve koruma stratejisine 
dair dijital arşiv, katalog, vb. çalışmaların yapılması büyük önem arzetmektedir. 

KAYNAKÇA
Aksu, F. (1936) “Isparta’da halıcılık”, Ün Dergisi., C. 3, S. 31, s. 445-447, Isparta.

(Anonim (1983). “Cumhuriyetin 60 Yılında Isparta Yıllığı”, Odak Ofset Matbaacılık 
Ankara.

(Anonim (1996). “Isparta İl Yıllığı”, Isparta valiliği , Doğuş Matbaacılık ve Ticaret 
Ltd. Şti., Ankara.

Anonim (2010).  “Isparta Kültür Envanteri 2”, T.C. Isparta Valiliği İl Kültür ve Turizm 
Müdürlüğü Yayınları, 6, Isparta.

Anonim (2021). “Isparta  Geleneksel El Sanatları”, T.C. Isparta Valiliği İl Kültür Ve 
Turizm Müdürlüğü, Isparta, file:///F:/%C4%B1sparta/%C4%B1sparta%20
hal%C4%B1lar%C4%B1%20kitap%20b%C3%B6l %C3 %BCm 
%C3%BC/%C4%B1sparta%20,geleneksel-el-sanatlari pdf.pdf

Anmaç, E. (1992). “Osmanlı-İngiliz ekonomik ilişkilerinin Batı Anadolu (Ege Bölgesi) 
halıcılığına etkisi ve 19. yüzyıldan başlayarak bu bölgedeki İngiliz sermayesi 
ile üretilen halıların kalite, renk ve desen özellikleri”. (Yüksek Lisans Tezi). 
Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir.

Anmaç, E. (1994). “İngiliz Sermayesinin Batı Anadolu Halıcılığına Etkisi ve Şark Halı 
Kumpanyası”, Kamu ve Özel Kuruluşlarla Orta Öğretimde, Üniversitelerde 
El Sanatlarına Yaklaşım ve Sorunları Sempozyumu, 18 – 20 Kasım 1992, 
5 – 17, İzmir.

Barışta, H. Ö. (1994). “Isparta Halıcılığı Üzerine”. Kamu ve Özel Kuruluşlarla, Orta 
Öğretim ve Üniversitelerde El Sanatlarına Yaklaşım ve Sorunları Sempozyumu 
Bildirileri, Kültür Bakanlığı Halk Kültürlerini Araştırma ve Geliştirme Genel 
Müdürlüğü, Dokuz Eylül Üniversitesi Rektörlüğü, 53-66, Ankara.

Böcüzade S. S. (2012). “Isparta Tarihi”, (Çev. Hasan Babacan), Isparta İl Kültür ve 
Turizm Müdürlüğü Yayınları, Isparta.

Deniz,B. (2000). “Türk Dünyasında Halı ve Düz Dokuma Yaygıları”, Atatürk Kültür 
Merkezi Bakanlığı Yayını,  Ankara.

Daş, A.(1996). “20. yy. Isparta Tarihi ve İnanç Coğrafyası”, Fırat Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi,  Elazığ.

Edirne, Jülide ve Küçükerman, Önder (2023). “Sümerbank Sümerhalı Isparta 
Fabrikasının Özgün Çalışma Modeli ve Anadolu Halıcılık Kültüründeki 
Rolü” Arış, Sayı: 22, s. 66-83.

Genç, M. ve Göçmen, M., (2007). ”19. Ve 20.Yüzyıllara Ait Hamid Sancağı Kadı 
Sicillerinde Yer Alan Dokuma Ve Boyar Maddelerle İlgili Kayıtlar”, İcanas 
38 (Uluslararası Kuzey Afrika Ve Asya Araştırmaları Kongresi), 10–15 
Eylül, Ankara.

Hürmüzlü, B., Köker, H., Mörel, A.  (2019). “Antik Dönemden Günümüze Isparta’nın 
Kültürel Mirası”, Desen Ofset A.Ş, Ankara.

Kayıpmaz, N. (2002) “Yeniden Teşhir Tanzimi Yapılan Isparta Müzesi Halı Kilim 
Seksiyolundaki Isparta Çevresi Geleneksel Düz ve Düğümlü Dokuma 
Yargıları İle Şark Halı Dönemi Isparta Halıları Analizi”, Dokuz Eylül 



85

Şükrü AZİZİ

84

Gönen Merkez İlçede Tespit Edilen Isparta El Halıları

Üniversitesi Yayınları, İzmir.

Koç, M. (1983). “Baris-Hamit-Hamitabat Tüm Yönleriyle Isparta”. Isparta: Türk 
Köyü Yayınları.

Kurmuş, O.(1982). “Emperyalizmin Türkiyeye Gelişi”, Savaş yayınları, Ankara.

Küçükerman, Ö. (1990).  “Batı Anadolu Türk Halıcılık Geleneği Içinde Izmir Limanı Ve 
Isparta Halı Fabrikası”, Sümerbank/Sümerhalı yayını, İstanbul.

Oyman, R. (1997). “Isparta Merkezde Ticari Amaçlı Üretilen El Halıcılığının 
Günümüzdeki Durumu ve Öneriler”, Türkiye’de El Sanatları Geleneği Ve 
Çağdaş Sanatlar Içindeki Yeri Sempozyumu Bildirileri,  Kültür Bakanlığı 
Yayınları:1861,  Ankara, s.12-25.         

Oyman, R. (2020). “Şark Halı Kumpanyası (Şirketi) Sonrası Isparta El Halıcılığı”, 
Cumhuriyet Dönemi Türk Kalıcılığı Kitabı Cilt 2 Atatürk Kültür Dil ve Tarih 
Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını : 539 Kaynak 
Eserler: 44. Ankara.

Oyman, R. (2023). “İnce Isparta “Hasgül” El Dokuma Halısı”, Halı Sanatı, Palet 
Yayınları Konya, 72-88.

Sakarya, 0.(1992) “Isparta Halıcılığının Dünü, Bugünü ve Geleceği”, Isparta’nın 
Dünü Bugünü ve Yarını  Sempozyumu, Isparta ili Kalkındırma Derneği, 
Ankara: 539-551.

Türeli, E., Ölmez, F. N. (2012). “Metin Bilginer Desen Arşivi Kapsamında Isparta 
Halısının Desen Özellikleri”, I. Uluslararası Türk Sanatları Senmpozyumu 
ve Sanat Çalıştayı, Konya: 21-27.

URL 1. Halı Sarayı, https://www.angelfire.com/sk/isparta/rhali.html, Erişim 
Tarihi:15.08.2025.     

Kaynak Kişiler
KK1. Ayşe ESENDAL, 1945 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 15.08.2025

KK2. Alime MUT, 1954 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 01.08.2025

KK3. Saliha YURTERİ, 1954 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 12.08.2025

KK4. Mürüvet TEKİN, 1935 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 27.08.2025

KK5. Havveli ÖZDEN, 1950 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 27.08.2025 

KK6. Ummuhan BUDAK 1957 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 19.08.2025

KK7. Emine BAŞARAN, 1974 doğumlu, ev hanımı, Gönen, 06.08.2025

KK8. Nülifer BUDAK, 1968 doğumlu,  ev hanımı, Gönen, 05.08.2025
KK9. Veysel BUDAK, 1958 doğumlu, çiftçi, Gönen, 19.08.2025

5. BÖLÜM

ANADOLU HALI VE KİLİM SANATINDA SEMBOLDEN 
KOMPOZİSYONA: ÖRÜMCEK VE HAYAT AĞACI

Dr. Öğr. Üyesi Şükrü AZİZİ
Bitlis Eren Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü
sazizi@beu.edu.tr

https://orcid.org/.0000-0003-3726-9954

“Dünyada en değerli kişi, ilmiyle amel eden âlim, 
hakikat lisanı üzere konuşan âriftir”·

GİRİŞ
İnsanlığın geçmişten bugüne uzanan hikâyesinde insanın köklerini bulma 

çabası çoğunlukla mitolojik anlatılarla giderilmeye çalışılmıştır. Mağara 
sanatındaki resimsel ifadeler ve yerleşik toplulukların ürettiği figüratif 
kabartma ya da heykelcikler bu mitleri temel almıştır. Coğrafi mesafelere 
rağmen dünyanın farklı yerlerinde mitlerin bazı müşterek konulardan bahsettiği 
görülmüştür. Bu mitlerin başında evrenin ve insanın doğuşu gelmektedir. 

Mitler, her zaman bir yaradılışla ilişkilidir ve bir şeyin nasıl varlık kazan-
dığını açıklar. Bir miti tanımak, varlıkların kökenini tanımak anlamına gelir 
(Ateş, 2001, s. 13). Mitlerin konu edildiği anlatılar ise mitoloji olarak adlandırı-
lır. Bu anlatılar; evrenin yaratılışı, ilk günah, ilk ölüm, tufan, tanrıların insanları 
cezalandırması, ilk ailenin, törelerin ve toplumsal kurumların ortaya çıkışı gibi 
konuları içerir (Ateş, 2001, s. 14). Mitolojik düşünce, insanlığın geliştirdiği ilk 
kutsal düşünce biçimi olarak kabul edilir. Başka bir ifadeyle, insanlık kutsal 



86 87

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

olaylarını binyıllar boyunca mitolojik kurgular aracılığıyla korumuş ve yine 
mitolojik anlatımlarla aktarmıştır (Ateş, 2001, s. 21). Mitolojiler ve semboller 
özünde birbirleriyle iç içe geçmiş bir ilişkiye sahiptir; bu nedenle daima birlikte 
anılmış, dolayısıyla belirli çevrelerde bir arada sınıflandırılmaya çalışılmışlar-
dır (Ateş, 2001, s. 17–18).

Mitolojideki sembolik anlatımın karmaşık yapısı çözümlenmeden, sem-
bollerin oluşturduğu kompozisyonları anlamak mümkün değildir (Ateş, 2001, 
s. 19). Sembollerin çeşitliliği, insan bilincinin evrimsel gelişimiyle yakından 
ilişkilidir. Bu durum, düşünsel evrimin Ana Tanrıça inancından daha gelişmiş 
düşünce ürünlerine doğru ilerlediğini göstermektedir (Ateş, 2001, s. 17).

İlkel sembolik sanatın yöneldiği alan, amacı ve içeriği, günümüz sanat 
anlayışıyla doğrudan bir bağlantı taşımaz. Bu tür sanat, belirli bir olguyu, olayı 
ya da mitolojik bir kavramı ifade etmeye odaklanır. Mitolojik düşünceye göre 
evrendeki her şeyin ister görünür ister görünmez olsun, doğada bir benzeri 
veya karşılığı bulunur. Mitolojiler de bu benzerliklerden ve eş görüntülerden 
yararlanarak her olguyu ve her oluşumu açıklamaya yönelmiştir. Bu nedenle, 
mitolojik-sembolik alanda temsil edilen ögeler, genel kompozisyon içinde belli 
fikirlerin ve olguların göstergeleri olarak karşımıza çıkar (Ateş, 2001, s. 12-
13). Kendine özgü kuralları olan bu ifade türünde resimle, çizimle ön plana 
çıkarılan görüntü bazen bir anlama, bazen de tüm bir olayın anlatımına denk 
düştüğünden son derece geniş kapsamlı bir ifade tarzı olarak karşımıza çıkar 
(Ateş, 2001, s. 13).

1. MİTOLOJİK ANLATILARDA YARADAN VE ÖRÜMCEK
Yunan mitolojisinde evren ve insanın doğuşu: 

Hesiodas’a göre başlangıçta Khaos vardı. Sonsuz bir boşluktu 
Khaos. Bu boşluktan Gaia (Toprak Ana) doğdu ilkin; sonra Ölüler 
Ülkesi’nin en derin yeri Tartaros; sonra Eros (Aşk); sonra yeraltı 
karanlığı Erebos’la yeryüzü karanlığı Nyks(Gece) doğdu. Erebos 
ve Nyks birleşerek Aither’i (Esîr), yani dünyayı saran hava taba-
kasının üstündeki arı ve ışıklı Gök’ü ve Hemera’yı (Gün) meyda-
na getirdiler… Toprak Ana tek başına Uranos’u (Gök), Pontos’u 
(Deniz), ve Dağları yarattı. Peşinden, oğulları Uranos ve Pontos’la 
birleşerek, artık yaratılmış olan evreni tanrısal varlıklarla doldur-
du (Cömert, 2019, s. 13).

Yunan Mitolojisi’ndeki sonsuz bir boşluk olan Khaos’tan ilk olarak Toprak 

Ana’nın doğmuş olması yaratılışın ve doğurganlığın ilk mitlerinden olabilir. 
İlk doğanın Toprak Ana olması ve tek başına Gök, Deniz ve Dağları yaratması 
doğurganlık sembolizminin tipik örneğidir.

 Yaradılışa dair başka bir anlatı, Anadolu topraklarından binlerce kilomet-
re uzaklıkta yaşayan Hopilere aittir. ABD’nin güneyinde yer alan Arizona’nın 
kuzeydoğusunda yaşayan yerli halk, kendilerine “Hopitu” yani “Barışçıl İnsan-
lar” demektedirler (Hopi, 2025). Hopi mitolojisinde, evren ve insanın doğu-
şu iki farklı şekilde ama benzer motiflerle anlatılmaktadır. Bu anlatılardan ilki 
şöyledir: 

Hopiler, dördüncü dünyada yaşadığımıza inanır. Onlara göre daha 
önce bir tür yeraltı aleminden üç kez yeryüzüne çıkılmıştır. Hopi 
efsanesine göre güneş ruhu, ilk canlıları yarattıktan sonra elçisi, 
örümcek büyük anneye giderek evrimleşen bu canlılara ilk iki 
dünyada rehberlik etmesini ister. Üçüncü dünyada insanlara, ku-
maş dokumayı, çömlek yapmayı ve iyiyi kötüden ayırmayı öğretir. 
Yine de kimileri kötü yola sapar. Durumdan hoşnut olmayan gü-
neş ruhu, iyi kalplere gitmelerini söyler. Büyük bir kamışla gök-
teki bir açıklığa çıkarlar. Orada örümcek büyükanne, yeni evleri 
olan ve günümüzde torunlarının hâlâ yaşadığı dördüncü dünyaya 
gitmelerine yardım eder (Kennedy, 2024, s. Bölüm 5).

Bu hikâyede Güneş Ruhu; tanrı/tanrıçayı, Örümcek Büyükanne ise kendi-
sinin elçisi olarak yer almıştır. Dört aşamalı yaşamdan bahsedilen bu hikâyede 
Güneş Ruhu’nun insanları yarattığı ve Örümcek Büyükannenin ise insanlara 
rehberlik ve yardım ettiği görülmektedir. Bu hikayede dikkat çekici ve önemli 
nokta Güneş Ruhu’nun Örümcek Büyükanneyi yarattığına dair bir bilginin ol-
maması, hatta kendisine gidip insanlara rehberlik etmesini istemesidir. İnsan-
lara rehberlik eden Örümcek Büyükanne, ilk olarak dokuma tekniğini sonra da 
çömlek yapımını göstermiştir. İnsanın, doğada kendi bedenini koruyabilmesi 
için dokumayı bilmesi ve yaşamını sürdürebilmesi için yiyecek kaplarının ya-
pımını öğrenmesi hayatın olağan akışında elzemdir. Üçüncü dünyada Güneş 
Ruhu, iyi kalplileri dördüncü dünyaya büyük bir kamışla gökteki açıklığa çıka-
rır. Üçüncü dünyadan dördüncü dünyaya geçişi, büyük bir kamış yani yukarı/
göğe doğru uzayan bir tür hayat ağacı ya da yaşam ağacı sağlamaktadır.

İkinci Hopi anlatısında Tawa, Örümcek Büyükanne ve insanlar arasındaki 
hikâye ele anlatılmaktadır. Bu yaratılış hikayesinde;

Gogyeng Sowuhti olarak da adlandırılan Örümcek Büyükanne, 
Tawa’nın yardımcısıdır. Sözünü iletmesi için onu birinci dünyada 



88 89

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

yaşayan yaratıklara gönderir. Tawa, yarattıklarının nasıl yaşaya-
caklarını anlamamalarından dolayı mutsuzdur. Örümcek Büyü-
kanne, fiziksel görünümleri daha insani olmak üzere değişirken 
yaratıklara, dünyalar arasındaki yolculuklarında rehberlik eder. 
Üçüncü dünyada onlara nasıl dokuma ve kil kaplar yapılacağını 
öğretir. Üçüncü dünyadayken insanlar yüz çevirmeye ve Tawa›yı 
unutmaya başlar. Bu nedenle Örümcek Büyükanne, hala iyi olan 
birkaç kişiye diğerlerini geride bırakma zamanının geldiğini bildir-
mek için gönderilir. Pokanyhoya ve Sincap’ın yardımıyla Örüm-
cek Büyükanne insanlara tavsiyelerde bulunur ve onları ikamet 
edecekleri üst dünyaya götürür. Örümcek Büyükanne insanların 
güneşi ve ayı yaratmalarına yardım eder, insanlara nasıl ve nere-
ye seyahat edecekleri ve dini uygulamalar konusunda tavsiyelerde 
bulunur (Spider Grandmother, 2025).

Yunan Mitolojisinde Gök, Deniz ve Dağları yaratan Toprak Ana, İkinci 
Hopi hikayesinde Örümcek Büyükanne imgesiyle Güneşi ve Ay’ı yaratmak-
tadır. Yine ikinci Hopi hikayesinde birincisi ile benzer motifler söz konusudur. 
Bu benzerlikler Tawa/Güneş Ruhu, Örümcek Büyükanne ve insanın olgunlaş-
ma yolculuğudur. İkinci hikâyede insanların dördüncü dünyaya Pokanyhoya 
ve Sincap’ın yardımıyla geçtiğinden söz edilmiştir. Bu geçişe yardım edecek 
sincap, doğası gereği ağaçlarda yaşayan ve ağaçlara iyi tırmanabilen bir canlı-
dır. Bundan dolayı insanların dördüncü dünyaya geçişine yine bir hayat ağacı 
araç olmuştur.

Dört motifini, Anadolu Bektaşî inancında da görmek mümkündür. Dört 
Kapı - Kırk Makam tarîkât üyeleri, Allah’a ulaşmak için maddi ve manevi 
aşamalardan geçmelidir. Hacı Bektaş Velî’ye göre insân-ı kâmil Allah’a kırk 
makamda erer. Dört Kapı sırasıyla Şerîat, Tarîkat, Mârifet ve Hakîkât merte-
beleridir. Her bir kapı onar bölümden oluştuğundan toplamı Kırk Makam’dır” 
(Sofuoğlu, 2021, s. 537-544). Burada da insan, kendini/özünü yaratana ulaşma 
gayreti içinde ve dört aşamadan geçmektedir.

Başka bir hikaye olan Navajo mitolojisinde Örümcek Büyükanne, insanların 
sürekli yardımcısı ve koruyucusudur. Örümcek Kadın ikizlere (Güneş ve Değişen 
Kadın’dan doğan) Yeryüzü İnsanlarını tehlikeye atan canavarları öldürmelerin-
de, onları saldırılardan koruyan tüy çemberler vererek yardım etmiştir (Spider 
Grandmother, 2025). Bu hikâyede örümceğin ağlarıyla insanları koruması Sevr 
Mağarası hikayesine benzemektedir. Miladi 610 yılında Mekke’den Medine’ye 
yolculuğu sırasında Hz. Muhammed, düşmanlarından saklanmak için Sevr Ma-
ğarası’na sığınır… Hz. Muhammed’in düşmanları, mağara kapısına geldiklerin-

de örümceğin kapıya ağ ördüğü ve bir çift güvercinin de yuva kurup yumurtlamış 
olduğunu görürler. Böylece düşmanları, Hz. Muhammed’in burada olamayacağı 
kanısına varıp mağaraya girmezler (Sevr Mağarası Olayı, 2025). 

Kader ağlarının örülmesi deyimi de yine örümcek ile bağlantılı anlatılardan-
dır. Sümer, Yunan, Roma, İskandinav medeniyetlerinde ve daha pek çok hika-
yede insanın kaderi gök yüzünde yaşayan tanrı/tanrıçalar tarafından şekillendi-
rilmiştir (Apak, 2024, s. 411-414). Orta Asya dini geleneklerinde de Gök Tanrı/
Gök Tengri, evrenin ve tüm canlıların yaratıcısıdır. Bundan dolayı Gök Kubbe, 
Gök Tanrı ile ilişkilendirilir. İnanışa göre Gök Tanrı, gök yüzünde oturur ve 
tüm evreni buradan yönetir. Gök Tanrı ve gök yüzüne yapılan tüm ritüeller de 
bu inanç sistemini ve geleneklerini yansıtır (Aslan, 2024, s. 1437).

Tanrı, dokuma ve örümcek hikayesinin en sembolik olanlarından biri Yunan 
mitolojisinde dokumacılık, bilgelik, kahramanlık, savaş, çömlekçilik ve nakış 
tanrıçası Athena ve dokumacı kız Arachne hikayesidir. Bu anlatıda:

Arachne (Arakhnê), ünlü bir mor boyacı olan Kolophonlu İd-
mon’un kızı, Lidyalı bir kızdır. Kızı, dokuma sanatında son derece 
yetenekli ve yeteneğiyle gurur duyarak Athena’ya meydan oku-
maya bile cesaret etmiştir. Arachne, tanrıların aşklarının dokundu-
ğu bir kumaş parçası üretir ve Athena bunda hiçbir kusur bulama-
dığı için kumaşı parçalar ve Arachne umutsuzluk içinde kendini 
asar. Tanrıça ipi gevşeterek hayatını kurtarır, ancak ip bir örümcek 
ağına, Arachne’nin kendisi de Athena’nın en nefret ettiği hayvan 
olan bir örümceğe (arachnê) dönüşür (Temsili: Resim 1).

İnglizce’de örümcek kelimesinin tam karşılığı spider olsa da daddy long-
legs kelimesi de yaygın olarak kullanılmaktadır. Burada dikkat çekici kelime 
daddy, sözlük anlamı “baba” olarak bilinse de asıl dikkat çekici olan “bir şe-
yin ilk örneği”ni ifade etmesidir (Daddy, 2025). Yani ilk uzun bacaklar olarak 
da anlamak mümkündür. Bununla birlikte mitolojik anlatılarda Spider Grand-
mother (Örümcek Büyükanne) kelimesi yaygın olarak kullanılmaktadır (Ken-
nedy, 2024). Eski Türkçe’de örümcek, Örümçi (Örücü, örümcek) ve Örmek 
fiilinden türetilmiştir (Örümcek, 2025). Mitolojideki Örümcek Büyükanne ya 
da Örümcek kavramı Kürtçe’de yaklaşık kırk farklı kelime ile karşılık bulmak-
tadır. Bunlar, çoğunlukla Pîrê (Yaşlı Kadın), Pîrhevok (Cadı), Pîra Sêr (Büyü-
cü), Pîra Tevnê/Tevnepîr (Dokumacı Kadın) (Örümcek, 2025) anlamlarına gelen  
kelimelerdir. Bununla birlikte Hopi hikayesindeki yaratıcı Tawa, diğer adıyla Gü-
neş Ruhu, ilginç bir benzerlikle Kürtçe’de “Güneş” anlamına gelen Tav/Roj keli-
mesi ile karşılanmaktadır. Günümüz Kürtçe’sinde, Tanrı kavramı genel kullanımda 



90 91

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Xweda/Xwedê/Xuda (kendinden veren/kendini veren) (Allah, 2025), Xwedî (kendi 
gören), Ezidilikte de Ezi (Uslu, 2010, s. 14) ya da Ez-da (Tanrı Verdi) (Şen, Ertan, & 
İsen, 2012, s. 782) olarak bilinmektedir. Kürtçede “Ez”, “ben/kendi” anlamına gel-
mektedir. İlk mitolojik anlatılarda da görüldüğü gibi güneş, gök kutsal sayılmış ve 
O’na dualar edilmiştir. Ezidiler de ibadet için yüzlerini, sabah güneş doğarken doğu-
ya, akşam güneş batarken batıya ve gece tekrar doğuya çevirip ayakta durarak duala-
rına söylemektedirler (Şen, Ertan, & İsen, 2012, s. 783), (Azarak, 2019, s. 562). 

Resim 1: Arachne’nin Cezası, Gustave Dorê, 
https://widowcranky.wordpress.com/2017/09/30/arachnes-punishment-gusta-

ve-dore/,  erişim tarihi:02.09.2025

Yaradan manalarının özünde kendi olma ya da kendinden yaratma hali, Hacı 
Bektaş Veli’nin şu dörtlüğünde de görülmektedir: “Hararet nârdadır, sacda değil-
dir / Keramet sendedir, tâcda değildir / Her ne arar isen, kendinde ara / Kudüs’te 
Mekke’de, Hac’da değildir”. Kendinde yaradanı arama, insân-ı kâmil olmak ve 
dördüncü kapıdan çıkmak olarak anlaşılabilir. Tasavvufi düşüncede insanın kendini 
tanıması temel bir ilkedir. Çünkü insanın Hakk’a dair bilgisi, nefsine dair bilgisiyle 
doğru orantılıdır. Dolayısıyla Hakk’ı daha derin biçimde tanıyabilmesi, nefsini yani 
kendisini daha iyi bilmesine bağlıdır (Uludağ, 2025).

2. YAŞAM SEMBOLÜ OLARAK HAYAT AĞACI
Fransızca anlamı simge olan sembol, duyularla ifade edilemeyen bir şeyi 

belirten somut nesne veya işarettir (Güncel Türkçe Sözlük, 2025). Osmanlı 
Türkçesindeki karşılığı temsildir. Türkçe sözlükte de temsil kavramına karşılık 
simgeleme, sembolü olma anlamları verilmektedir. Aynı sözlükte sembol keli-
mesine karşılık olarak da doğrudan simge karşılığı verilmektedir” (Açıl, 2010, 
s. 139). 

Sembolik göstergeler içerisinde hayat ağacı ya da ağaç, geniş kullanım al-
anlarına sahiptir. Tek tanrılı dinlerde ağaç, insanın yaradılışını anlatan bölüm-
lerindeki ortak noktadır (Erbek G., 1986, s. 36). Kutsal ağaç motifi hemen he-
men bütün dinlerde, masallarda, halk inançlarında, söylencelerde, gizemcilikte, 
ilkel metafizikte, sanatta ve daha birçok alanda karşımıza çıkan evrensel bir 
simgedir. Ağaç, içinde saklı bulunan gücü, daha doğrusu insanüstü bir gerçeği 
ortaya çıkardığı için kutsallık kazanmıştır. Bu durumda ağaç, kutsal olanın 
görünüş alanına çıktığı bir nesne olarak dinsel bir değer yüklenir (Alantar, 
2007, s. 59). “Görmedin mi Allah nasıl bir misal getirdi: Güzel bir sözü, kökü 
yerde sabit, dalları gökte olan güzel bir ağaca benzetti.” İbrahim/24. İbn Arabî, 
varlığı, ağaç üzerinden anlattığı eserinde Kur’an’dan aldığı bu ayet ile başlar. 
Ayet, işaret demektir. Bu işaretler ışığında şöyle devam eder: “Sonra varlığa 
ve varoluşuna, gizli olana ve düzenlenişe baktım. Baktım, varlığın tümü bir 
ağaçtır” (Muhyiddîn İbn Arabî, 2007, s. 24) 

Resim 1: Yaşam Ağacı biçiminde Mısır tanrıçasının ölülere Yaşam Suyu 
dağıtması. (Alantar, 2007, s. 74)



92 93

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Doğurganlık tanrıçası Ana Tanrıça, toprak ve verimlilik ile ilgili bir tanrıça-
dır. Kendini, bir ağaç biçiminde belli eder. Bir Asur kabartmasında, bir tanrıça 
(tanrı) gövdesi ağaçtan (çalılıklardan) çıkar. Eski bir Mısır betimlemesinde ise 
yer altı suları üzerine dikili bir yaşam ağacının dalları içinden çıkan bir tanrı-
çaya ait kollar hem ekmek dağıtmakta hem de bir testiden yaşam suyu boşalt-
maktadır (Resim 2). Evrende bir ağaç biçiminde kendini gösteren tanrı aynı 
zamanda yeniden oluşma (yenilenme) ve ölümsüz yaşamın kaynağıdır (Alan-
tar, 2007, s. 74) Cennetteki ağacın da hayat ağacı olduğuna inanılır (Uğurlu, 
Anadolu Dokumalarında Motif Felsefesi, 1991, s. 78). Bazı motiflerde hayat 
ağacının bir yılan tarafından korunduğu görülür. Cennetteki yasak ağacın mey-
vesini Havva’ya sunan yılan, bu yönüyle Gılgamış’tan Büyük İskender’e kadar 
ölümsüzlüğü arayanların söz konusu otu bulmalarına ya da yemelerine engel 
olmuştur. Ölümsüzlüğe ulaşamayan insanlar ise, ölümden sonraki yaşama duy-
dukları umudu hayat ağacı sembolüyle sürdürmüşlerdir. Selvi, hurma, palmiye, 
nar, incir, zeytin, asma, kayın ve meşe gibi ağaçlar farklı toplumlarda hayat 
ağacının simgesi olarak kabul edilmiştir. Anadolu motiflerinde ise hayat ağacı, 
can ağacı olarak da bilinir ve bu sembolü en yaygın şekilde servi ağacı temsil 
eder. Bu sembol mezar taşlarında (Erbek G., 1986, s. 36), mimari yapıların kapı 
girişlerinde, seccadelerde ve özelikle namazlıklarda oldukça yaygın kullanılır.

3. ARKEOLOJİK BULUNTU VE NAMAZLIK HALILARINDA 
ÖRÜMCEK VE HAYAT AĞACI
Tarihsel gelişim süreci boyunca geçmişten günümüze uzanan sanat eserleri, 

birbirine eklenerek oluşan yeni değerlerin birer kanıtıdır. Onları yaratan ve ya-
pan bireyler ve o bireylerin oluşturduğu toplumlar yok olduğundan, bizim için 
yalnız görsel değerleriyle vardır. Başka bir deyişle, bu ürünlerin toplumları ile 
olan karmaşık ilişkileri görsel bir biçimde yansır durumda olduklarından, kolay 
anlaşılırlık bakımından tek boyuta inmişlerdir (Aslıer, 1980, s. 2).

Eskilerin neler bilip bilmediğine dair bilgilerimiz sınırlıdır. Ancak, 
eskilerin mitolojik anlatılarından anlaşılacağı üzere bir takım şa-
şırtıcı bilgilere sahip olduklarını ve bu bilgilerin temel kaynakları-
nın Üst Paleolitik dönemlere (MÖ 50.000-10.000) kadar uzandığı 
görülmektedir (Ateş, 2001, s. 27). Neolitik Döneme gelindiğinde 
mitolojik hikayelerin anıt yapılar üzerine işlendiği süreç başlamış-
tır. Mitolojik anlatıların işlendiği en eski tapınaklardan biri olan 
Göbekli Tepe, MÖ 10.000 yılına tarihlendirilir (Schmidt, 2007, s. 

102). Bilinen adıyla Göbekli Tepe, yöre halkı arasında Kürtçe adı 
Girê Mirazan (Murat Tepesi) (Girê Mirazan, 2025) olarak da bilin-
mektedir. Bu alan geçmişten günümüze bir ziyaret ve ibadet alanı 
olarak gelmiştir. Büyük ölçüde çorak ve ağaçsız bir yapıya sahip 
Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde, çoğunlukla dağların zirvesinde 
bulunan tek bir ağaç, yöre halkı için ziyaret yeri işlevi görür. İn-
sanlar, önemli dileklerini bu ağacın dallarına, yani rüzgâra teslim 
ederek dile getirirler (Schmidt, 2007, s. 20). 

Çakırtaş, ritüel alanı hakkında şunları söylemektedir: 
Özellikle baharda adak adayanlar, şifa arayanlar Göbeklitepe›ye 
gelir, asırlık Dardağan (Teyêr, tihok ) ağacının altında kurban 
keser, dilek ağacına bez bağlardı. Bugün bahsedilen Dardağan 
ağacı artık yok. Kurban kesim törenleri de yıllar önce terk edildi. 
Ağaç, yıllar önce kesilmiş. Çok sonra yerine de bir dut ağacı 
ekilmiş (Çakırtaş, 2025). Göbekli Tepe buluntularına ulaşmadan 
önce de halkın buraya gidip dua ettikleri ve murat bekledikleri 
bilinmektedir. Göbekli Tepe’ye 550 kilometre uzaklıkta yaşayan 
ve hayatı boyunca Şanlıurfa’ya gitmemiş, 1950 doğumlu annem, 
günlük konuşma sırasında şöyle bir cümle kullanmıştı: “Tu dibê 
qey çuye Girê Miraza Hecê(Sanki Girê Miraza’ya Hacca gitmiş)” 
(Burhanlı, 2022). Annem burayı, muradına ermek isteyenlerin, 
şifa arayanların gittiği yer olarak bilmektedir. Ama bu cümleyi ku-
rarken Göbekli Tepe/Girê Mirazan’ın nerede olduğunu bilmeden 
söylemiştir. Bu gelenek ile binlerce yıllık inanç motifinin ve kül-
türel kodların günümüze taşınmasına vesile olmuştur. 



94 95

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Göbekli Tepe buluntu kabartmalarında herhangi bir hayat ağacına rastlan-
mamasına rağmen dut ağacının, anıtsal bir mekânın en tepesinde konumlan-
dırılması hayat ağacının yer yüzündeki en ilginç temsillerinden biri olabilir 
(Resim 3). Göbekli Tepe anıt sütunlarındaki kabartmalarda sembolik soyut 
işaretler olduğu gibi hayvan sembolleri ve kabartmaları da mevcuttur. Bu sim-
gesel kabartmalar arasında; boğa/koç başı, yılan, eşek, tilki, koyun/keçi, bö-
cek ve örümcekler yer almaktadır (Schmidt, 2007, s. 251). Çalışmanın sınırları 
içerisinde kalan örümcek, bu kabartmalar arasında Dikilitaş 33’ün ön yüzün-
de aşağıdan yukarıya örümcek-yılan-örümcek-yılan olacak şekilde bir bordür 
oluşturmuştur. Örümcekler, sekiz bacaklı olmalarından dolayı böceklerden ay-
rılmaktadır. Sütundaki örümceklerden biri altı bacaklı diğeri sekiz bacaklıdır. 
Çalışmayı yapan Schmidt, altı bacaklı olanın da aslında bir örümcek olduğu 
kanısındadır. Örümcek tasvirlerine Mezopotamya’da MÖ 3. ve 4. binyılların 
sonlarında nadiren rastlanmakla birlikte, bu örnekler arkeologlar açısından 
fazla önem taşımamıştır (2007, s. 161).

Göbekli Tepe dışında örümcek ya da diğer böcek betimlemeleriyle karşı-
laştırılabilecek buluntular neredeyse yoktur. Yalnızca Körtik Tepe’de, Çanak 
Çömleksiz İlk Neolitik Döneme ait bir taş kap parçası üzerinde örümceğe ben-
zeyen bir hayvan figürü görülmektedir (Schmidt, 2007, s. 162).

Resim 3: Göbekli Tepe kazı alanın üst kısmında yer alan anıt dut ağacı.  
(Schmidt, 2007, s. 286)

Göbekli Tepe’den sonraya tarihlendirilen Kuzey Suriye’deki Tell Sabi Ab-
yad’da bulunan baskı mühürde altı ayaklı örümcek deseni görülmektedir (Re-
sim 6). Mühürdeki üçlü M çizgiler örümceğin ayaklarını göstermektedir. Bu 
desen Göbekli Tepe’de bulunan altı bacaklı örümcek ile benzer bacaklara sa-
hiptir (Schmidt, 2007, s. 231).

Mitolojik anlatılarda sıkça karşılaşılan örümcek motifi, insan eliyle üretilen 
mekânsal ya da somut kültürel varlıklarda pek görülmemektedir. Yukarıda 
değinildiği gibi, Mezopotamya arkeolojik buluntularında görülse de pek önem-
senmediği belirtilmiştir. Bu yaklaşımı halkın üretim alanlarında ve ürünlerinde 
de görmek mümkündür. Kültürel sembollerin motif, desen ve kompozisyon 
içerisinde aktarıldığı halı ve kilim dokuma alanında da maalesef örümcek 
sembol ve motifi sık karşılaşılan bir durum değildir.

Motifler, bir iletişim gereksiniminin sonucu olarak sembollerden türemiş ve 
karşılıklı anlaşılmayı amaçlamıştır. İçlerinde gizemli mitleri barındıran bu mo-
tifler, büyüsel dünyanın ürünleridir. Bu nedenle kullanımları yalnızca süsleme 
amacıyla sınırlı değildir; taşıdıkları esrarengiz güçler nedeniyle estetikten ziya-
de psikolojik anlamları ön plandadır (Erbek G., 1986, s. 4). 

Resim 4: Göbekli Tepe, Dikilitaş 33’ün ön yüzünde dikey olarak, aralarında 
örümcek ve yılan bulunan hayvan kabartmalar.  (Schmidt, 2007, s. 213-214)



96 97

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Kadınlar tarafından dokunan motifler, çiftleşme, üreme, doğum 
gerçekleri doğrultusunda, sağlık, bereket, güzellik, koruma, te-
mizlenme, ölüm ve nazar gibi konular kapsamındadır. Öte yandan 
inanç, tanrı, ölüm, ölümsüzlük, temizlenme, günah, yeniden diril-
me, üreme, organları, geriye bir şey bırakma, kem göz, doğanın 
değişmeyen düzeni, sonsuzluk gibi her zaman insanların ilgisini 
çekmiş olan konuları simgeleyen sembolik motifler kullanmışlar-
dır (Uğurlu, Anadolu Dokumalarında Motif Felsefesi, 1991, s. 78). 

Resim 5: Göbekli Tepe, Dikilitaş 33’ün ön yüzünde yer alan örümcek kabart-
maları.  (Şükrü Azizi, Kasım 2021, Şanlıurfa).

Dokuma tekniğinin yanı sıra halı ve kilimlerdeki desenleri oluş-
turmak için motiflerin estetik değer, derinlik ve kültürel bütün-
lüğüne ek olarak sembolik anlamlarının da bilinmesi önemlidir. 
Anadolu Yörük ve Türkmenleri için güneş, ay, yıldızlar, ağaç, 

dağ, su yolu, akrep, yılan, ejder, bukağı, kurtağzı gibi bereket ve 
birleşim gibi anlamları olan damgalar, sembol değerleri bilinen 

motiflerdir (Uğurlu & Uğurlu, Anadolu Köy Halılarında Motif ve 
Kompozisyon Çözümlemeleri, 2022, s. 211).

 
Görüldüğü gibi bilinen Anadolu dokuma geleneğinde örümcek motifi yer 

almamaktadır. Buna rağmen bir şeyin az görülmesi onun yok olduğu anlamına 
gelmez. Şengör’ün de ifade ettiği gibi: “Genel ifadeler, doğaları gereği 
doğrulanamazlar. Örneğin, bütün kuğular beyazdır ifadesi mevcut bütün ku-
ğular (şimdikiler geçmişte olmuş olanlar…) tek tek görülmeden doğrulanamaz 
ki bu da mümkün değildir. Ama beyaz olmayan tek bir kuğu, bütün kuğular 
beyazdır ifadesinin yanlış olduğunu derhal gösterir” (Şengör, 2019, s. 21). 

Anadolu köy halılarının desen düzeni, orta alan ve kenar suyu olmak üzere 
iki ana bölümden oluşur. Halının orta kısmı dokuyucu tarafından kutsal ka-
bul edilmiş; gereksiz motif ve renkler, zorunlu olmadıkça kullanılmamıştır. 
Bu alan dokunulmadan bırakılmış ve yabancıların görmesinden özenle korun-
muştur (Uğurlu & Uğurlu, Anadolu Köy Halılarında Motif ve Kompozisyon 
Çözümlemeleri, 2022, s. 218). 

Resim 6: Tell Sabi Abyad’da bulunan baskı mühür deseni. Göbeli Tepe’de 
örümcek olarak yorumlanan desenin stilistik tekrarı olarak görülmektedir. 

(Schmidt, 2007, s. 255)

Nadir görülse de hayat ağacı ve örümcek sembolünün birlikte işlendiği do-
kumalar mevcuttur. Hopi mitlerindeki semboller ile Anadolu dokumalarındaki 
sembol ve motifler arasındaki benzerlikler ayrıca dikkat çekicidir. Resim 7’deki 



98 99

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

kompozisyonunda yer alan ögeler arasında hayat ağacı ve örümcek sembolü 
Hopi efsanesinin resmedilmiş hali gibidir. Öncelikle bu sembollerin bir namaz-
lık dokumasında görülmesi yaratılış mitolojisiyle doğrudan bir bağ kuruldu-
ğunu göstermektedir. Namazlık halısı, üzerinde namaz kılmak için dokunur. 
Namaz kılınacak yöne sembolik bir mihrap yapılır. Mihrabın çevresine ibrik 
motifi işlenebilir. Mihrabın içine yukarıdan aşağı doğru sarkan bir kandil ya-
pılır. Bazen kandil çiçek buketi gibi verilir. İbrik temizliği, kandil nur ve ışığı 
sembolize eder (Deniz, 2000, s. 75). Namazlık halılar, tek ya da çift mihraplı 
dokunmaktadır. Çift mihraplı namazlık halıların mihrap ve ayaklık bölümlerini 
kolaylıkla ayırabilmek için bazı farklı dolgu motifleri kullanılarak yön belirle-
mesi yapılmıştır. Halılar dokunurken motiflerde yapılan hatalar önemsenmez. 
“Hatasız kul olmaz” düşüncesiyle hatalar düzeltilmez (Uğurlu & Uğurlu, Ana-
dolu Köy Halılarında Motif ve Kompozisyon Çözümlemeleri, 2022, s. 219).

Halı ortalarında motif yerleşimleri ile oluşturulmuş sonsuzluk görünümü, 
yaratan katına uzanır ve kutsallık ile ilişkilendirilir. Halılarda orta alanlar, bir 
pencere ya da kapı gibi düşünülmekte ve bu bulunan ortamdan farklı bir son-
suz ortama geçmeye işaret etmektedir. Halıların kenarlarında sıralanan motifler 
genellikle orta alanı sınırlaması ve koruması için kullanıldığından; ejder, akrep, 
yıldız, çınar yaprağı, yan yaprak, ağaç gibi doğaya gönderme yapan motifler 
sıralanarak dokunmaktadır (Uğurlu & Uğurlu, Anadolu Köy Halılarında Motif 
ve Kompozisyon Çözümlemeleri, 2022, s. 218). 

Hayat ağacı sembolizmi ve anlamı hakkında Alantar’ın aktardıkları yol gös-
terici olmaktadır:

Sürekli bir yenilenmenin simgesi olan evrensel ağaç dünyanın 
merkezinde bulunur. Yeryüzünün derinliklerine dalan kökleri, 
güçlü ve dik gövdesi, en tepesinde göğe değen yapraklarıyla bu 
bitki evrensel bölgeleri birleştirir. Bazı toplumlarda evrensel ağacın 
yerden yükselerek birkaç kat tabakadan oluşan gökyüzünü aşarak 
tanrısal makama ulaşıldığı düşünülür. En eski betimlemelere, evreni 
bir ağaç biçiminde tasarlayan Sümerler’de rastlanır. Mezopotamya 
bölgesine ilişkin tasarımlarda ağacın iki yanına özelikle ay ve güneş 
gibi gök cicimlerinin konulması onun evrensel anlamını vurgula-
mak içindir. Dünya ağacı düşüncesi Veda dönemi Hindistan’ında 
da görülür. Asyalı toplumlardan bazıları dünya ağacını duruma göre 
yedi ya da dokuz dallı olarak betimlemişlerdir. Burada görülen dal 
sayıları, farklı gezegenlerin bulunduğu gök katlarını belirtmek için 
kullanılmıştır. Sonuçta dünya ağacı da evrensel ağaç gibi evrenin bir 
simgesi, kopyası geçmektedir (Alantar, 2007, s. 61).

Resim 7: Döşemealtı halısında yer alan Kutsal Ağaç. (Alantar, 2007, s. 59)



100 101

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Seccade ve namazlıklarda yer alan hayat ağacı stilize edilmiş ağaç gövdesi, 
dal ve yaprak motiflerinden meydana gelerek yüzeyde desen oluşturmuş motif-
sel bir sembol ya da sembolik bir motiftir. Bu dokumacının duygu, düşünce ve 
doğa güçlerini sembolize eden motiflerdendir. Hayat ağacı, kandil, ibrik, tarak, 
el ve kuş gibi simgeler, bu gruba dahildir (Oyman, 2019, s. 7). 

Resim 7’in merkezinde yer alan sekiz bacaklı sembol, bir örümceğe aittir. 
Merkezde olması ve etrafının dörtgen bir kare ile sarılmış olması Ana Tanrı-
ça ve doğurganlık ifadesidir. Merkeze bağlı ve iki tarafa uzayan dallar üç sıra 
halinde simetrik olarak konumlandırılmıştır. Mihraplı çerçeve içerisine yerleş-
tiriliş düzenli motif birliktelikleri ile hayat ağacı sembolü meydana getirilmiş-
tir. Halk arasında bu motifin hayat ağacını sembolize ettiği ve İslam inancına 
göre, dallardan her birinin tarikatın derecelerini gösterdiği kabul edilir (Deniz, 
2000, s. 31). Bu da dört aşamalı dünyaya bir göndermedir. Ağacın en tepesinde 
simetrinin tam merkezin de ise bir göz motifi yer almaktadır. Anadolu’da göz 
ve nazar değme ile ilgili semboller, halı ve kilim dokuma yaygıda sadece gözle 
ilgili motiflerin işlenmesiyle sınırlı kalmaz. Dokunmaya göz motifi nakşedil-
se bile dokumanın arasına göz boncuğu yerleştirilebilir. Bazen göz boncuğu, 
halı ve kilim dokuma yaygı üzerine sonradan dikilir. Özellikle saçak yapılırken 
araya göz boncukları yerleştirilir. Bu gelenek Anadolu’nun hemen her yerinde 
görülür. Göz boncuğu da göz motifi gibi dokumayı kötü gözlerden koruyan bir 
sembol, bir tılsım olarak kabul edilir (Deniz, 2000, s. 84). Bu inanış, yukarda 
anlatılan bütün mitlerde yer alan yaradanın gözü ve dolayısıyla kendisi olarak 
simgeleşmiştir. 

Resim 8: Bordüründe örümcek motifi, zemininde ise hayat ağacı yer alan 
halı namazlık ve Örümcek ayrıntısı. (Azizi, 2022, s. 145)

Resim 9: Bordüründe örümcek motifi, zemininde ise hayat ağacı yer alan 
halı namazlık.ve Hayat Ağacı ayrıntısı (Azizi, 2022, s. 146)



102 103

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Resim10: Resim 9’da yer alan halı namazlık ve dokumayı yapan Tasia Erkan 
(Sol baştan ikinci) ile çekilmiş aile fotoğrafımız. (Arşiv: Ş. Azizi, 2023)

Resim 8 ve Resim 9’da görülen iki namazlık halı, 1988 yılında Muş Malaz-
girt Gölkuru (Xirbe) Köyü’nde kuzenim Tasia Erkan tarafından dokunmuştur. 
Namazlıkların merkezinde simetrik iki hayat ağacı, yukarıya doğru dört kat-
mandan oluşmakta ve en üstte bir göz motifi ile noktalanmıştır. Bordür de ise 
örümcek sembolü birim motif oluşturarak desen oluşturmuştur. Bu iki örnek 
yukarıdaki hikayelerde bahsedilen örümcek büyükanne, hayat ağacı, göz, gü-
neş, yaradan ve dört dünya kavramlarının temsili niteliğindedir. 

SONUÇ
İnsanın kendini arama çabası, hemen bütün toplumlarda benzer yaratılış 

hikayeleri ile anlatılmıştır. Yazının, hatta resimsel ifadenin olmadığı çağlardan 
günümüze insanlar, bu arayış çerçevesinde mitler oluşturmuştur. Bu mitler 
farklı coğrafi bölgelerde benzer kutsal mekanlar yaratmıştır. Dünyanın birçok 
yerinde görülen tarih öncesi megalitik yapılar, söz konusu kutsal mekanların ilk 
örneklerinden kabul edilir. Bunlardan en önemlisi ise coğrafyamızda keşfedilen 
ve MÖ 10. binlere tarihlendirilen Göbekli Tepe/Girê Mirazan’dır. Bugün, halı 
ve kilim motiflerinde karşılan birçok sembolün temeli belki de bu yapıya daya-
nır. Öküz başı, koç başı, yılan, akrep, ana tanrıça/elibelinde, böcek ve örümcek 
sembolleri Anadolu dokumalarında sembol ya da motif olarak kullanılmakta-

dır. Bunlar, bireysel bir aklın ürünü değil kollektif ve sistemli bir geleneğin 
devamıdır. Dokumacı kişi, dokuduğu sembolü, motifi bilmese dahi içinde ya-
şadığı toplumun hikayesini aktarmıştır. Hele ki bu dokuma türü namazlık ise 
buna kutsallık atfedilmiş ve geleneğe bağlı kalınmıştır.

Yaradılış efsanelerinde yer alan Örümcek Büyükanne, Yaradan, Hayat Ağa-
cı ve Dört Dünya kavramları, Hopilerden Bektaşilere, İslamdan Gök Tanrı’ya 
inanan bütün toplumlarda benzer olduğu görülmüştür. Bu hikayeler Anadolu’da 
özellikle namazlık halı ve kilimlerinde işlenmiştir. Yaradanın temsili, bazen göz 
bazen de güneş formundadır.

 Hayat ağacı ise çoğunlukla bir ağaç formundadır. Buna rağmen geomet-
rik halılarda hayat ağacı, herhangi bir motifin çoğunlukla dört aşamalı birim 
tekrarından yukarıya doğru sembolleşmiştir. Neredeyse bütün namazlık 
halılarında hayat ağacı temsiline yer verilirken evrenin ve insanın yaratılışına 
en büyük çabayı gösteren mitolojik Örümcek Büyükanne sembolizmine dair 
motif yok gibidir. Mitolojik hikayelerde Örümcek Büyükanne, bazen Yaradanla 
aynı sevide bazen de Yaradan’dır. Buna rağmen neden görsel temsilinin olma-
dığına dair bir bilgimiz söz konusu değildir.

Bu çalışma, insan aklının erdiği ve ürettiği ilk hikayelerden başlayarak gü-
nümüze uzanan gelenek ve kültür bağını özellikle namazlık halıları üzerinden 
ele almıştır. Binlerce yıllık anlatı ve arkeolojik buluntular arasındaki benzerlik 
hayret vericidir. Bu minvalde bütün toplumlar, bir hayat ağacının kökleri gibi 
aynı gövde üzerinde yükselmekte ve kökleri aynı toprak altındadır.

KAYNAKÇA

Açıl, B. (2010). Muhyî’s Hüsn ü Dil: An Allegorical Work. (Tez No: 271087) [Doktora 
Tezi, Boğaziçi Üniversitesi], Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı Tez Merke-
zi. 

Alantar, H. (2007). Motiflerin Dili. İstanbul: İTKİB. İstanbul Halı İhracatçıları Birliği.

Apak, F. T. (2024). Türk Halk Anlatı, İnanç ve Uygulamalarında İp. HİKMET- Akade-
mik Edebiyat Dergisi (21), 410-427.

Aslan, Ş. S. (2024). “Gök Tanrı İnancının Türk İnanç Sisteminde Yeri ve Mimariye 
Yansımaları”. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 17(47), 1435-11456.

Aslıer, M. (1980). Varolmayana Biçim Vermek. İstanbul: İstanbul Devlet Tatbiki Güzel 
Sanatlar Yüksek Okulu Yayınları: 4.



104 105

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı Şükrü AZİZİ

Ateş, M. (2001). Mitolojiler ve Semboller (Ana Tanrıça ve Doğurganlık). İstanbul: Mi-
lenyum Yayınları.

Azarak, L. U. (2019, ağustos). “Melek Tavus’un Halkı Ezidiler’in İnancı”. Akademik 
Sosyal Bilimler Dergisi (40), 561-569.

Azizi, Ş. (2022). Tez. Muş Yöresi Kirkitli Dokumaları ve Yeni Tasarım Yaklaşımları. 
(Tez No: 785319) [Sanatta Yeterlik Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi]. Yükse-
köğretim Kurulu Başkanlığı Tez Merkezi. 

Burhanlı, S. (2022, 09 01). Girê Mirazan. (İ. Burhanlı, Röportaj Yapan)

Cömert, B. (2019). Mitoloji ve İkonografi. Ankara: De Ki Basım Yayım Ltd. Şti.

Deniz, B. (2000). Türk Dünyasında Halı ve Düz Dokuma Yaygıları. Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları.

Diler, A., & Gallice, M.-A. (2018). Kilimin Sembolleri. İstanbul: Alfa Basım Yayım 
Dağıtım San. ve Tic. Ltd. Şti.

Erbek, G. (1986). Anadolu Motifleri Sergisi. İzmir: İzmir Alman Kültür Merkezi.

Erbek, M. (2002). Çatalhöyükten Günümüze Anadolu Motifleri. Ankara: T.C. Kültür 
Bakanlığı.

Karahan, R. (2007). Dünden Bugüne Hakkâri Kilimleri. Ankara: T.C. Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları.

Kennedy, B. (Yöneten). (2024). Kadim Uygarlıklar / Amerika Kıtası [Dizi]. Netflix.

Muhyiddîn İbn Arabî, Ç. V. (2007). Şeceretu›l Kevn - Varlık Ağacı. İstanbul: Kitsan 
Yayınevi.

Oyman, N.R. (2019). “Bazı Anadolu Kilim Motiflerinin Sembolik Çözümlemesi”. Arış 
Dergisi (14), 4-22. 

Schmidt, K. (2007). Taş Çağı Avcılarının Gizemli Kutsal Alanı Göbekli Tepe, En Eski 
Tapınağı Yapanlar. (Ç. R. Aslan, Dü.) İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları.

Sofuoğlu, N. (2021). “Hacı Bektâş Velî’nin Makâlâtı Bağlamında İnanç ve Ahlak Öğ-
retileri”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (Türk Kültürü-
nün Mayalayanlar: Yunus Emre, Hacı Bektaş Veli, Ahî Evran Özel Sayısı), 
537-567.

Şen, M., Ertan, M., & İsen, Z. (2012). “Batman Fakira Köyünde Bayram Geleneği (Ezi-
di Pirlerinin Yaşadığı Köyde Yezdan Bayramı Kutlaması)”. Batman Üniver-
sitesi Yaşam Bilimleri Dergisi (1), 781-793.

Şengör, C. (2019). Dahi Diktatör. İstanbul: İnkılap Kitapevi Yayın Sanayi ve Ticaret 
A.Ş.

Tûsî, E.N.S. el-Lüma’, Çev. H. Kâmil Yılmaz, (İslam Tasavvufu) (2019). Erkam Ya-

yınları.

Uğurlu, A. (1991, Mart 1). “Anadolu Dokumalarında Motif Felsefesi”. Tekstil ve Mü-
hendis Dergisi, 5(26), 76-82.

Uğurlu, A., & Uğurlu, S. (2022, Haziran/Aralık). “Anadolu Köy Halılarında Motif 
ve Kompozisyon Çözümlemeleri”. ARIŞ Halı Dokuma ve İşleme Sanatları 
Dergisi, s. 208-226.

Uludağ, S. (2025, Ağustos 15). Ma’rifet-i Nefs. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansik-
lopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/marifet-i-nefs#:~:text=Ebû%20
Saîd%20el%2DHarrâz’ın,Aclûnî%2C%20II%2C%20262).

Uslu, L. (2010). Yezidiler Üzerine Sosyo-Arkeolojik İnceleme. (Tez No: 353234) 
[Yüksek Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi]. Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı 
Tez Merkezi. 

Allah. (2025, Eylül 1). Glosbe: https://tr.glosbe.com/tr/ku/allah, 

Arachne’s Punishment - Gustave Dorê. (2025, Eylül 2). Widowcranky: 

https://widowcranky.wordpress.com/2017/09/30/arachnes-punishment-gustave-dore/, 

Daddy. (2025, Eylül 05). Tureng: https://tureng.com/tr/turkce-ingilizce/daddy, 

Çakırtaş, Ş. (2025, 08 16). Bir Gizem Abidesi: Göbeklitepe. Independent Türkçe: 
https://www.indyturk.com/node/340611/t%C3%BCrki%CC%87yeden-
sesler/bir-gizem-abidesi-g%C3%B6beklitepe,  

Güncel Türkçe Sözlük. (2025, Haziran 03). Türk Dil Kurumu: https://sozluk.gov.tr/,  

Girê Mirazan. (2025, Ağustos 21). Wîkîpediya Ensîklopediya Azad: https://ku.wikipe-
dia.org/wiki/Gir%C3%AA_Mirazan,  

Hopi. (2025, Eylül 30). Crystaliks: https://www.crystalinks.com/hopi.html,  

Örümcek. (2025, Eylül 5). Glosbe: https://tr.glosbe.com/tr/ku/%C3%B6r%C3%BCmcek,  

Örümcek. (2025, Eylül 5). Eimoloji Türkçe. https://www.etimolojiturkce.com/
kelime/%C3%B6r%C3%BCmcek,  

Sevr Mağarası Olayı. (2025, Eylül 10). İslam&İhsan: https://www.islamveihsan.com/
sevr-magarasi-olayi.html, 

Spider Grandmother. (2025,). Myth and Folklore. Wiki: https://mythus.fandom.com/
wiki/Spider_Grandmother#Southwest, 



107

Ülkü KÜÇÜKKURT

106

Anadolu Halı ve Kilim Sanatında Sembolden Kompozisyona: 
Örümcek ve Hayat Ağacı

6. BÖLÜM

GELENEKSEL SANATLARDA SEMBOL OLARAK 
KOÇBOYNUZU MOTİFİ

Doç. Ülkü KÜÇÜKKURT
Afyon Kocatepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü
ukkurt@aku.edu.tr

 https://orcid.org/0000-0001-8140-5357

GİRİŞ
İnsanlar toplu halde yaşamaya başladıklarında duygu, inanç sistemlerini 

paylaşmış, birbirlerinden etkilenerek bu olguyu geliştirmiş ve kültürlerini 
oluşturmuştur. Bir kültüre ve topluluğa sahip olmak kişinin aidiyet duygusunu 
geliştirmektedir. İhtiyaçların giderilmesi için ortaya çıkan ürünler zamanla 
insanların süsleme, hoş görünme ve estetik kaygılarla el sanatlarına 
dönüşmüştür. El sanatları teknik ve artistik değerlerin birbirini desteklemesiyle 
gelişmiştir. Geleneksel sanatlar arasında kumaş dokumaları, halı, kilim gibi 
kirkitli dokumalar, bitkisel örücülük, tepme keçe ürünler, ahşap işleri, toprak, 
bakır, pirinç gibi madenlerden yapılmış kap kacak, çeşitli giyim eşyaları, takılar 
bulunmaktadır. Geleneksel sanatların süslenmesinde insanların duygu ve 
düşüncelerinin somutlaşmasıyla, doğada gördükleri varlıkların şekillerle ifade 
edilmesiyle ortaya çıkan motifler kullanılmıştır. Motifler geleneksel sanatların 
üretilmesinde kullanılan tekniklerle şekillenmiştir. Örneğin halı dokumalarında 
daha kıvrımlı motiflerin uygulanması mümkün iken kilim dokumalarında 
daha geometrik motiflerin uygulanmasının kolaylığı motifin tasarımına yön 



108 109

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

vermiştir. Teknik yanında geleneksel el sanatlarında kullanılan motiflerde tercih 
edilen konular, o toplumun alışkanlıklarına, zevklerine, inanç sistemlerine 
bağlı olduğunu bize üretildikleri döneme ait örnekler göstermektedir. Bazı 
motifler daha çok kullanılmıştır. Bu motifler arasında hayvan kökenli motifler 
bulunmaktadır. 

İlk zamanlarda hayatlarını avcılık ve toplayıcılıkla sürdüren insanlar, 
hayvanların özelliklerini yakından tanıma, izleme fırsatı bulmuş, hayvanların 
doğa şartlarına gösterdikleri uyum, hayatta kalma mücadeleleri ve bazı üstün 
özelliklerine hayranlık duymuş onlara sembolik anlamlar yüklemeye başlamıştır 
(Özkartal 2012,s.  93). Eski örneklerde hayvanların tasvirleri ayrıntılarıyla 
belirtilmiş, cinsi, ırkı anlaşılır bir şekilde anatomik yapılarına yer verilmiştir 
(Mülayim 1994, s. 174). 

Bazı hayvanlar özellikleri nedeniyle, tanrılara eşlik eden varlıklar 
olarak düşünülmüştür. Hayvanlar gücü anlatan sembol durumuna gelmiştir. 
Hayvanların hızlı koşmak, keskin görmek, uçmak, yüzmek, yırtıcılık gibi çeşitli 
özellikleri tanrılar, krallar, komutanlarla özdeşleştirilmiş böylece ilk semboller 
meydana getirilmiştir  (Alp 2009, s. 51). Toplumlar inançlarını, duygularını 
sembolleştirerek ifade etme yolunu seçmiştir. Sembollerin anlamları, şekilleri 
kültürün parçası olmuştur. İnsanlar düşüncelerini, mensubu oldukları toplumun 
ideolojilerini sembollerle ifade ederek onlara anlamlar yüklemiştir. Sembolün 
iki önemli özelliği arasında düşünsel; anlam ve biçimsel; anlatım bulunmaktadır. 
Semboller birden çok anlam taşıyabilmektedir (Oyman 2019, s. 8). Semboller 
göstergelerden oluşmaktadır. Gösterge, gösteren ve gösterilenlerden 
meydana gelmektedir. Semboller toplumların kalıplarını, kültürel kodlarını, 
dışavurumlarını temsil ettiği gibi toplumların ideolojilerinde rol oynamaktadır 
(Ak 2024, s. 521).

Semboller inanç ve duyguların somutlaştırılarak maddi hale gelmesini 
sağlamış, özellikle kutsal duyguların yeryüzünde sembollerle donatılmasını 
sağlamıştır. Boynuz sembolü liderlik, bereket, koruma anlamında sembolleşen 
arkaik külttür (Demir 2024, s. 690). Çeşitli kültürlerde gördüğümüz boynuz 
sembolleri, hayvanların sahip oldukları boynuzlarla kendilerini korumaları, 
güç, hakimiyet sahibi olmaları nedeniyle kullanılmıştır. Kartal ve koç motifleri 
Kül Tigin Anıtı’nın doğu duvarı giriş kapısında yer almaktadır (Alp 2009, s. 
53). Türklerde hayvan sembolizmi tarih boyunca önemini korumuş koç, koyun 
motifleri ataların ruhunu taşıdığına inanılmıştır. Koç motifi Orta Asya’da duvar 
resimlerinde, kurganlarda rastlanmaktadır (Öğel 1995, s. 112). 

1. MATERYAL VE METOD
Araştırmanın hazırlanmasında nitel araştırma yöntemlerinden alan araştır-

ması, literatür taraması kullanılmıştır. Geleneksel el sanatlarında koçboynuzu 
motifinin sembol olarak kullanımı araştırılmıştır. Koçboynuzu motifi uygulan-
mış örnekler incelenmiş, eserlerde görülen koçboynuzu motiflerinin şekilleri, 
kompozisyonda kullanılan yerleri tespit edilmiştir. Araştırma, el sanatlarında 
koçboynuzu motifi ile sınırlandırılmıştır. Araştırmanın başlığı “Geleneksel Sa-
natlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi” olarak belirlenmiş, elde edilen 
bilgiler sonuç kısmında değerlendirilmiştir.

1. BULGULAR
1.1.	Türk Kültüründe Koçboynuzu
Türk kültüründe hayvan üslubu İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrasında 

sevilerek devam etmiştir. Türkler büyükbaş ve küçükbaş hayvan yetiştiricili-
ğine her zaman önem vermiş, doğada özgürce dolaşan güçlü hayvanlara ilgi 
göstererek onların üstün özelliklerini gözlemlemiştir. Yaban hayatını yansıtan 
motifler, söylenceler, sözler üretmiş, hizmetlerinde olan hayvanlara da önem 
vermiştir. Günlük hayatlarını kolaylaştıran, etinden, sütünden, yününden, deri-
sinden faydalandıkları hayvanlara sembolik anlamlar yüklemiştir. Günlük ha-
yatlarında rol oynayan, geçimlerini sağlayan koyun onlar için önemli bir unsur 
olmuştur. Koyun kavramıyla Hun kavramı bir birine bağlantılıdır. Bu görüş 
Dîvânu Lugâti’t-Türk’e dayandırılmaktadır. Hun; Argu Türkçesi’nde Koyun 
anlamında kullanılmıştır (Güven 2019, s. 351). Ak Koyunlu, Kara Koyunlu 
gibi boy adlarında kullanılmış, Yıva boyunun damgası olmuştur (Deniz 2000, 
s. 190). Asya sanatında koyun, koç motifleri M.Ö. 1000’li yıllarda Karasuk, 
Taşlık, Asya Hunları, Göktürk sanatına ait eserlerde, koç heykellerine M.Ö. 
1-M.S.7.yüzyıllar arasında Aral Gölü’nün kuzeyinde bulunan Amuderya böl-
gesinde inşa edilen Toprakkale Sarayı’nın heykel kaidelerinde ve koç motifleri-
ne 2. Pazırık Kurganı’ndan çıkartılan kumaş parçalarında rastlanılmıştır(Güven 
2019, 353). Türk kültüründe koç, olumlu anlamlara sahip önemli bir sembol-
dür. Yiğitlik, koruyuculuk, sonsuzluk anlamlarına sahiptir. Beyaz koçlar, gök 
Tanrıya ve ataların ruhlarına kurban edilen hayvanlar arasında bulunmaktadır 
(Çoruhlu 2023, s. 76). 

Türk kültüründe geyik, dağ keçisi, boğa, koç gibi hayvanların kült olarak 
kabul edilmesinde boynuzun etkisi bulunmaktadır. Boynuz ait olduğu hayvan-
lara güç katmaktadır (Demir 2024, s. 691). Koç, koyun, keçi Türk kültüründe 



110 111

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

yeri ve göğü işaret etmektedir. Koç; güç, kuvvet, hükümdarlık, dağ keçisi ise 
Göktürk ailesinin simgesi olmuştur. Tekeler yüksek dağlarda, Göktanrı’ya ya-
kın yerlerde yaşadıkları için birçok Türk boyu tarafından kutsal kabul edilmiş; 
kök teke, kök eçkı, kök çebiç adıyla anılmıştır (Zaimoğlu 2011, s. 109). Hun 
kurganlarından çıkartılan insan mumyalarının üzerinde dağ koyunu, koçu döv-
meleri, eşyalar arasında koçbaşı şeklinde kımız tulumu bulunmuştur. Göktürk 
ve Hun devletlerinin ölü gömme adetleri birbirine benzemektedir. Mezar inşa 
etmede at, deve figürleriyle birlikte koç figürü kullanılmıştır. Bilge Kağan’ın 
anıt mezarında iki adet koç heykeli bulunmuştur (Güven 2019, s. 353).

Koçboynuzu motifi Oğuz, Avar, Kırgız, Kazak, Karakalpak, Çuvaş, Bulgar, 
Türkmenlerde bereket, erkeklik sembolü olarak kullanılmıştır (Erbek 2002, s. 
32). Bazı hayvanların kafatası ve boynuzu Anadolu’da nazarı engellemesi için 
evlerin girişine konulmaktadır. Evine, evliliğine, çocuklarına, mallarına nazar 
değmemesi için çeşitli hayvanların boynuzlarının nazarlık olarak kullanılması 
gelenekler arasındadır (Sökmen 2014, s. 648). Koçboynuzları,  nazarı engelle-
mesinin yanı sıra bereket getirmesi amacıyla evin girişine, çatısına insanların 
görecekleri şekilde asılmaktadır (Güven 2019, s. 358), (Fotoğraf 1, 2).

Fotoğraf 1. Iğdır, Üçkaya civarında binanın giriş kısmında koçboynuzu ve 
nazarlık (Küçükkurt, 2024).

Fotoğraf 2. Güneşli Mahallesi Iğdır’da bulunan Ata Ocağı Kültür ve Sanat 
Evi’nin girişinde koçboynuzu (Küçükkurt, 2024).

Boynuzun içeri doğru kıvrılma hareketi spiral formu oluşturmaktadır. Bu 
form koçboynuzunun yanında samanyolu, yılanın kıvrımlı yapısında, salyan-
gozda, eğrelti otunda, hava olaylarında (Hortum, kasırga) ve dalgaların kırılma-
sında görülmektedir. Spiral form yaşam döngüsünü, evreni ve altın oranı temsil 
etmiştir (Ak 2024, s. 518). Spiral motifin bir merkezden çıkan dairesel dön-
güsü sonsuza kadar sürecekmiş hissini vermektedir. Spiral form ceninin anne 
karnındaki şekliyle bağdaştırılmış, üreme ve bereketin sembolü olmuş, ruhun 
doğumda ve ölümde takip ettiği yol olarak düşünülmüştür (Ak 2024, s. 521). 
Koçboynuzuyla özdeşleştirilen spiral formlar mimari yapıların su giderlerinde 
görülmektedir (Fotoğraf 3). Spiral form oluşturulmuş bölümden su akarken gö-
rüntü olarak göze, işitsel olarak kulağa hoş gelmektedir.  



112 113

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 3. Konya Müzesi’nde sergilenen su gideri. (Küçükkurt, 2025).

İslami inanç sisteminde, Kuran-ı Kerim’in Kehf suresi 83-98 ayetinde ge-
çen ve Zülkarneyn olarak bildirilen kişinin adı “Boynuza sahip” anlamındadır. 
Zü; sahip, malik, Karn; boynuz demektir  (Sami 2019, s. 602, 1384). Kurban 
bayramında genellikle küçükbaş hayvanlardan koç, keçi kurbanlık hayvanı ola-
rak seçilmektedir. Bu hayvanların sağlıklı ve boynuzlarının sağlam olması iste-
nilmektedir. 2 yaşından büyük, damızlık olarak kullanılan erkek koyunlara koç 
denilmektedir. Bir çift boynuza sahip olup boynuzun boğumları koçun yaşına 
işaret etmektedir (https://tr.wikipedia.org/wiki/Koyun). 

Koyun yetiştiriciliğinin yaygın olduğu bölgelerde Ekim, Kasım aylarında 
“Koç katımı” törenleri yapılmaktadır (Yiğit ve Sinmez 2014, s. 22). Bu hayvan-
ların sayısının artması bolluk bereket olarak kabul edilmekte, koç katımı için 
hazırlıklar yapılmaktadır. Koç katımından bir gün önce yoğurtlar mayalanmak-
ta, bu yoğurda “koç yoğurdu” denilmektedir. Koçların boynuzuna elmalar takı-
lıp, kuyruğu, alnı, sırtı canlı renklere boyanmakta, kınalanmaktadır. Sürü köy 

meydanına geldiğinde “Koç katımı” duası edilmektedir (Yiğit ve Sinmez 2014, 
s. 23). Koç katımı günü evlerin ve ağılların duvarlarına tarih yazılarak takvimin 
başladığına işaret edilmektedir. Düğün, kız isteme, alış verişte pazarlıklar bu 
takvime göre yapılmaktadır (Yiğit ve Sinmez 2014, s. 24).

1.2. Koçboynuzu Motifi ve Anlamı
Geleneksel sanatlarda kullanılan motifler göze hoş görünmenin yanında 

geçmişi, inançları, bakış açılarını, üretkenlikleri, kimlikleri yansıtmaktadır. 
Eserlerde kullanılan motifler dönemleri, coğrafyaları, toplulukların birbirinden 
etkilenmelerini gösteren belge niteliğindedir (Karakelle ve Kayabaşı 2018, s. 
2634). Koçboynuzu motifi; genellikle ortada bulunan bağlantı noktasından iki 
yana açılarak içeri doğru kıvrılan simetrik bir motiftir. Bazen yansıması gibi ta-
sarlanarak dört koldan içeri doğru kıvrılarak oluşturulmaktadır (Soysaldı 2009, 
s. 357). Boynuzun içeri doğru kıvrılarak spiral oluşturması sonsuzluk kavramı-
na yapılan bir vurgu olduğu düşünülmektedir. Aynı zamanda koçboynuzunun 
önden görünüşü ayın hilal haline benzetilmektedir. Afyonkarahisar, Adıyaman, 
Çankırı, Elazığ, Konya, Kahramanmaraş kilimlerinde ve Muğla-Milas halıla-
rında ayın hilale benzeyen halini çağrıştıran koçboynuzu motifleri bulunmakta-
dır (Erbek 1986, s. 7). Pazırık halısında bulunan at haşalarının içinde bulunan 
motifler içinde koç, koyun, teke, dağ keçisi boynuzları motifleri bulunmaktadır 
(Tekçe 1993, s. 142).

Koçboynuzu motifinin anlamları arasında malın artması, dileklerin ifade 
edilmesi, bereket (Soysaldı 2009, s.357), ölüm (Zaimoğlu 2011, s. 120) sembo-
lü bulunmaktadır. Bereketin yanı sıra güç, erkeklik sembolize etmektedir. Koç-
lu yanış, boynuzlu yanış, gözlü koçbaşı gibi isimlerle anılmaktadır. 30’a yakın 
çizimi Erbek’in motifler sergisi kitabında verilmiştir (Erbek 1986, s.8-9). Son 
araştırmalarda koçboynuzu motifinin ölümün sembolü olabileceği belirtilmek-
te, bunun nedeni olarak İslamiyet öncesi ve sonrası dönemlerde kurban hayvanı 
olması, mezar taşlarında koç ve koçboynuzlarının kullanılması gösterilmekte-
dir (Fotoğraf 4), (Zaimoğlu 2011, s. 120). Ayrıca mezar taşlarında görülen koç 
figürleri, ölen kişinin erkekliğini ve kahramanlığını da simgelemektedir (Ögel 
1995, s. 119).



114 115

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 4. Ahlat Mezarlığı’nda koç boynuzu motifli mezar taşı 
(Küçükkurt, 2024).

Yörük ve Türkmen halı, kilim dokumalarında koçboynuzu motifi, soyun de-
vamlılığını sembolize etmektedir (Tanrıöver, 2010, s. 54), (Fotoğraf 5). Koyun 
ve koçlar ölen kişiyi sırtlarına alarak öbür dünyaya taşıyan hayvanlar arasında 
temsil edilmektedir. Kilim motiflerinde koçboynuzu, koçbaşı motiflerinin yanı 
sıra “Koyun ağılı” gibi hayvancılıkla ve koyunla ilgili motiflerde görülmektedir 
(Çoruhlu 2023, s. 76).  Birçok bölgede farklı isimler verilen koçboynuzu motifi 
baba olmayı, cesareti simgelediği gibi damga olarak kullanılmıştır (Oyman, 
2019, s. 10, 11). Koçboynuzu motifi keçe, halı, kilimlere damga olarak uygu-
lanmış, özellikle Kırgızlar keçelerinde kullandıkları bazı motiflere “Koçkardıng 
müzü” yani koçların boynuzu demişlerdir (Özkartal 2012, s. 93). Günümüzde 
boynuz motifi, Kırgızistan’da üretilen birçok el sanatına uygulanmaktadır (Fo-
toğraf 6).

Fotoğraf 5. Koçboynuzu motifi (Küçükkurt, 2024).

Fotoğraf 6. Boynuz motifli Kırgız başlığı (Küçükkurt, 2025).



116 117

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

1.3. Koçboynuzu Motifinin El Sanatlarında Kullanımı ve Bazı 
Örnekler
Türkler inanç dünyalarını, sanat görüşlerini, geleneklerini yerleştikleri bölge-

lere taşımıştır. Bu geleneklerin arasında koç, koyun mezar taşı geleneği bulun-
maktadır (Güven 2019, s. 345). Koç ve koyun mezar taşı heykelleri Orta Asya’dan 
Anadolu’ya kadar uzanan geniş Türk Dünyasında yaygın kullanılmıştır (Soysaldı 
2009, s.357). Koçbaşı formları Türk kültürünün bir mührü gibi hayvan üslubunun 
parçası olarak mezar taşlarına uygulanmıştır (Güven 2019, s. 351). İlteriş Kağan’a 
ait olduğu düşünülen Şivet Ulan mezar yapısı, Moğolistan’da bulunan Manzus-
hir Manastırı civarında bulunan Uygurlar’a ait koç heykelleri, Türklerin koça 
verdikleri önemi göstermekte, bu bağlantılar değişik coğrafyalarda yer alan koç 
tipli mezar taşlarının köklerinin Türklere ait olduğu konusunu güçlendirmektedir  
(Güven 2019, s. 353). Türk coğrafyasında görülen koç mezar taşlarında koç ve 
koyun tasvirleri genellikle ayakta ya da çökmüş şekildedir (Fotoğraf 7, 8). Sade 
üslupta yapılmış bu heykellerin bazılarının üzerine kılıç, bıçak, kalkan, hançer, 
dokuma tezgâhı, hayvan, bitki gibi çeşitli kabartmalar yapılmıştır (Erbek 2002, 
s. 32). Koçbaşlı mezar taşlarının kullanılmasının sebepleri arasında insanların bu 
dünya ile öteki dünya arasında bağlantı kurması, kurbanlık olarak seçilmesi gibi 
inanç sistemini somutlaştırması gösterilebilir.  (Güven 2019, s. 358). 

Fotoğraf 7. Nahçıvan Müzesi’nde oturan bir koç mezar taşı (Küçükkurt, 2024).

Fotoğraf 8. Van Müzesi’nde “İslam dönemine ait bazalt taştan” bilgisiyle 
sergilenen ayakta koç mezar taşı (Küçükkurt, 2024).

Türk kültürünü yansıtan güzel örneklere sahip 12. yüzyılın son çeyreği ve 
16. yüzyılın ilk çeyreğine tarihlendirilen Ahlat mezar taşlarında koçboynuzu 
motifleri kullanılmıştır. Bu mezar taşları kitabe içerikleri ve işlenmeleriyle 
dönemini yansıtan belge niteliğindedir (Avşar ve Güleç 2019, s. 3). Şerafettin 
Osman’a ait Ahlat mezarlığında bulunan taşın üzerinde zarif yapıda koç boy-
nuzu motifi işlenmiştir. Taşın kitabesinde “Bu kabir gariban saadete ve şeha-
dete erişmiş Allah u Teala’nın rahmetine muhtaç, Muhammed oğlu Şerafettin 
Osman’ındır. O hicri Şevval ayında altı yüz doksan bir (Miladi Eylül/Ekim 
1292) yılında vefat etmiştir” yazmaktadır (Ahlat Meydan Mezarlığı, 2024), 
(Fotoğraf 9).



118 119

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 9. Ahlat’ta bulunan koç boynuzu motifli mezar taşı (Küçükkurt, 
2024).

Dini yapıların, günlük araç, gereçlerin, takı malzemelerinin üretildiği maden 
işleri dövme, döküm gibi tekniklerle yapılmaktadır. Maden işlerinde boynuz 
formu mimari elemanlar içinde kubbelerde kullanılan alemlerde görülmekte-
dir.  Boynuz tipinde olan alemler 18. yüzyıl yapılarında daha sık kullanılmıştır. 
Hilal alemler gibi dini sembolü bütünleyici olan boynuz alemler camilerin ana 
kubbesine yerleştirilmektedir. Örneğin, Laleli Camisi’nin tunçtan yapılan boy-
nuz alemi biblo etkisi oluşturmaktadır (Vardar 2006, s. 27), (Fotoğraf 10). Ma-
den işlerinde koç boynuzu motifinin kullanıldığı bir başka örnek at arabalarının 
maden süslerinde karşımıza çıkmaktadır. İnce metalin boynuz şeklinde kıvrılıp 
at arabalarının arkasında bulunan metal aksana sabitlenmesiyle uygulanmakta-
dır (Fotoğraf 11). 

Fotoğraf 10.  Laleli Camii kubbesinde bulunan boynuz şeklinde alem (Cam-
baz arşivi, 2009).

Fotoğraf 11. Ayfonkarahisar’da at arabasının metal aksanında koçboynuzu 
(Küçükkurt, 2024).

Oğuz Türklerinin yaşadığı birçok bölgede, Orta Asya Türk toplulukların-
da üretilen halı, kilim, zili gibi dokumalarda koçboynuzu motifi kullanılmış-



120 121

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

tır. Koçbaşı, koçboynuzu, koyun gözü isimlerle anılan koyun ile ilgili motifler 
genellikle şekil olarak elibelinde motifiyle benzerlik göstermektedir (Deniz 
2000, s. 190). Balıkesir Yağcıbedir halılarında koçu temsil eden “Kocabaş” 
motifi mihrabın alt kısmına yerleştirilmektedir. Gücü temsil eden bu motif 
aynı zamanda dokuyan kızın duygularını ifade etmektedir. Kocabaş motifi bir 
adet dokunduğunda genç kızın evlilik çağına geldiğini, iki adet dokunduğun-
da evlenmek istediği birinin olduğunu, üç adet dokunduğunda, eğer sevdiğine 
vermezlerse kaçacağını belirtmektedir (Bozkurt, 2020, s. 719). Halı ve kilimle-
rin kompozisyon tasarımlarında koçboynuzu motifi belirli bir düzen içinde kul-
lanılmaktadır. Motif genellikle dokumanın merkezine ve kenar sularına yerleş-
tirilmektedir (Erbek 2002, s. 34). Koçboynuzu motifi, diğer motifler arasından 
ön plana çıkacak şekilde, belirli bir düzen içinde sıralanarak dokunduğu örnek-
ler bulunmaktadır. Bu örneklerden biri; Orhan Türkeş’in Mersin Mut yöresine 
ait zilisidir. Atkı, çözgü, motif ipliği yün iplik ile dokunmuş yaygının zeminine 
12 adet koçboynuzu motifi yerleştirilmiştir. 110cmx165cm ebatlarında olan zi-
linin motif aralarından kalan kısımlara bereket motifleri dokunmuş, kenar sula-
rında çengel motifi farklı renklerde sıralanmıştır. Sıcak renklerin hakim olduğu 
yaygının saçakları örülmüştür (Fotoğraf 12).

Fotoğraf 12. Orhan Türkeş’e ait Mersin Mut yöresinde dokunmuş zili 
(Küçükkurt, 2024).

Koçboynuzu motifinin baş motif olarak alınıp kullanıldığı bir başka düz 
dokuma örneği Adilcevaz’da bulunmaktadır. Atkısı, çözgüsü yün iplik ve 
80cmx135cm ebadında olan ilikli kilim, Adilcevaz Öğretmen Evi’nde sergi-
lenmektedir. İlikli kilimin zemini krem, üzerine uygulana renklerde kırmızı, 
kahverengi, lacivert, yeşil bulunmaktadır. Ortaya üst üste 4 adet yerleştirilen 
bereket motiflerinin birleşim noktalarına ve kilimin kenar sularına koçboynuzu 
motifi dokunmuştur (Fotoğraf 13).

Fotoğraf 13. Adilcevaz yöresinde dokunmuş kilim (Küçükkurt, 2024).

Yine aynı yöreye ait bir başka ilikli kilim örneğinde koçboynuzu motifi kul-
lanılmıştır. 80cmx90cm ebatlarında olan kilimin kenar sularında koçboynuzu 
motifi, orta zeminde 4 adet altıgen ve altıgenlerin ara boşluklarına koçboynuzu 
motifleri yerleştirilmiştir. Koyu tonların kullanıldığı ve kerem rengi ile aydınla-
tılan kilimin saçakları serbest bırakılmıştır (Fotoğraf 14).



122 123

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 14. Adilcevaz yöresinde dokunmuş kilim (Küçükkurt, 2024).

Koçboynuzu motifi halı dokumalarında birçok bölgede uygulanmakta-
dır. Kompozisyonların kenar sularında, orta zeminin merkezinde ya da zemin 
bölümlere ayırılarak üst üste, yan yana yerleştirilmesi ile kullanılmaktadır. An-
kara Vakıflar deposunda bulunan Gaziantep yöresine ait 18.yüzyıla tarihlen-
dirilen, 120cmx183cm ebatlarında 18Hx22V/dm kalitesinde olan halının orta 
bölümüne 6 sıra dikey olarak koçboynuzu motifi yerleştirilmiştir. Koçboynuzu 
motifinin tekrar tekrar kompozisyonda kullanılması doğurganlığı sembolize 
etmektedir. Koçboynuzu motiflerinin içinde nazarı engellemek için göz ve çen-
gel motifleri bulunmaktadır (Erbek 1990, s. 241), (Fotoğraf 15).

Fotoğraf 15. Ankara Vakıflar Deposu’nda bulunan Gaziantep yöresine ait halı 
(Erbek 1990, s. 241).

Ankara Vakıflar deposunda bulunan bir başka örnek halıda koçboynuzu mo-
tifi kullanılmıştır. Elazığ yöresine ait 18.yüzyıla tarihlendirilen, 125cmx192cm 
ebatlarında 20Hx20V/dm kalitesinde olan halının orta bölümüne 17 sıra yatay 
olarak yerleştirilen motiflerin 5 sırasında koçboynuzu diğer sıralarda nazarı en-
gelleyeceğine inanılan göz motifleri dokunmuştur (Erbek 1990, s. 243), (Fo-
toğraf 16).



124 125

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 16. Ankara Vakıflar Deposu’nda bulunan Elazığ yöresine ait halı 
(Erbek 1990, s. 241).

Düz dokuma ve halı dokumalarının dışında kolon, kuşak gibi ensiz doku-
malar çarpana olarak isimlendirilmektedir. Genellikle çarpana denilen 1mm, 
3mm kalınlığında, kenarları 5cm, 7cm ölçülerinde deri, ahşap, karton levha-
larla dokunmaktadır. Çözgü yüzlü bir dokuma olduğu için desenler çözgüden 
oluşmaktadır (Atlıhan 2020, s. 192). Günümüzde üretimi azalan çarpana do-
kumalarının eski örnekleri müze ve koleksiyonlarda muhafaza edilmektedir. 
Sivas Arkeoloji Müzesi’nde bulunan çarpana örneklerinde koçboynuzu motifi 
görülmektedir. 77/460 ve 2005/27 envanter numarasıyla kayıtlı 19. ve 20. yüz-
yılda yün iplik kullanılarak, kartların ileri doğru hareket ettirilmesiyle üretilmiş 
çarpana dokumalarında koçboynuzu motifi uygulanmıştır (Karaman ve Çak-
maktepe 2021, s. 821). Çarpana dokumada kıvrım deseninin, bant boyunca kar-
şılıklı simetrik yerleştirilmesiyle koçboynuzu motifi oluşturulmaktadır (Atlıhan 
2017, s. 63), (Fotoğraf 17).

Fotoğraf 17. Koçboynuzu desenli çarpana (Atlıhan 2017, s. 63).

Geleneksel sanatlarımızdan geleneksel tepme keçe ürünlerde koçboynuzu 
motifi kullanılmıştır. Koçboynuzu motifi ana motifin yanında kullanılan motif-
ler arasındadır. Afyonkarahisar yöresine ait geleneksel tepme keçe yaygılarda 
ve seccadelerde koçboynuzu motifi görülmektedir. Kocataş Keçe Atölyesi’nde 
üretilen “Genevir gölü” kompozisyonunda koçboynuzu motifi kullanılmakta-
dır. Genevir gölü motifinin iki ucuna koçboynuzu motifi yerleştirilmektedir. 
Ayrıca orta zemine yerleştirilen baklavalı kompozisyonların köşelerine koç-
boynuzu motifleri konulmaktadır (Küçükkurt, Oyman 2018, s. 175, 177).

Geleneksel sanatlarımız içinde bulunan patik, çorap örücülüğünde kulla-
nılan motifler zengindir.  Koçboynuzu motifi Aksaray ilinde üretilen yöresel 
patiklerde de kullanılmıştır. Motif, çorabın kenarlarına ve üst kısmına yerleş-
tirilmekte, güçlü kadını sembolleştirdiği gibi, eşinin yanında olduğuna işaret 
etmektedir (Karatay ve Oyman, 2017, s. 108). Hakkari yöresine ait bazı ço-
raplarda “v” şeklinde çizgilerin üzerine yerleştirilmiş çok sayıda koçboynuzu 
motifleri sıralanmış örnekler bulunmaktadır (T. E. Sanatları 1993, s. 167). Ben-
zer motif düzenlemesine Iğdır Üniversitesi Kültürel Mirası Koruma Uygulama 
ve Araştırma Merkezi Müzesi’nde sergilenen bir çorap sahiptir. Bu çorabın, 
Hakkari yöresine ait koçboynuzu motifli çoraptan farkı; çorabın taban kısmının 
sadece “v” şeklinde çizgilerden oluşmasıdır (Fotoğraf 18).



126 127

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

Fotoğraf 18. Iğdır Üniversitesi Kültürel Mirası Koruma Uygulama ve 
Araştırma Merkezi Müzesi’nde bulunan çorap (Küçükkurt, 2024).

SONUÇ
Birçok uygarlığın kendini motiflerle ifade etme sürecinde hayvan konulu 

motifler geniş yer tutmaktadır. Türk kültüründe dönemlere damgasını vuran 
“Hayvan üslubu” kendi içinde zenginlik göstermektedir. Motifin anlam ve şe-
kil zenginliği, farklı geleneksel sanat dallarında kullanımının yaygınlığı dik-
kat çekicidir. Küçükbaş hayvan yetiştiriciliğine bağlı olarak Türklerin günlük 
hayatlarını sürdürmelerinde yer tutan koyun ve ondan elde edilen ürünler bu 
hayvanların önemini artırmıştır. Dağ koyunlarının, zor yaşam koşullarına ayak 
uydurmaları onların güçlerine vurgu yapmış, koyun sürüsünde bulunan hay-
van sayısının artmasında koçların rolü ön plana çıkmıştır. Pazırık kurganla-
rından çıkan kumaş parçalarında, cesetlerin üzerinde yer alan dövmelerde dağ 
koyunları, boynuzlu hayvanlar bulunmaktadır. Türklerde İslamiyet öncesinde 
insanların tanrılarına ulaşmak için koyun, koç kurban etmeleri, ruhlarının öbür 
dünyaya koçların üzerinde seyahat ederek ulaşma inancı koçların ve onlara 
yüklenen anlamları çeşitlendirmiştir. İslamiyet sonrasında kurban bayramla-
rında kurban geleneği devam etmiş, sürünün çoğalması için yapılan koç ka-
tımları sayesinde bolluk, bereket sembolü koçlara ve onların kıvrımlı, güçlü 
boynuzlarına yüklenmesini sağlamıştır. Boynuza sahip hayvanların kendilerini 
savunmalarında, yiyecek bulmalarında, karşı cinse kendilerini beğendirmele-

rinde, güçlü, gösterişli boynuzları rol oynamaktadır. Bu nedenlerle insanların 
dikkatini çeken boynuz, boynuz kültünün oluşmasına sebep olmuştur. Tanrı 
tasvirlerinde, mimari yapıların sütunlarında boynuz kullanılmıştır. 

Boynuz formunun bir noktadan çıkarak sonsuza kadar devam edebilecek 
spiral forma sahip olması, sonsuzluk fikrini de yüklenmesine sebep olmuştur. 
Nazar, bereket, sonsuzluk, kuvvet, erkeklik, üreme gibi anlamları üzerinde taşı-
yan boynuz, koçboynuzu formuyla geleneksel sanatlarda kullanılmış ve çeşitli 
şekillerde sembolleşmiştir. Nazar inancı ve bereketi artıracak inancıyla evlerin 
girişine, çatılara koçboynuzu asılmaktadır. Koçboynuzu sembolleri geleneksel 
sanatlarımızda daha da zenginleşmiş, el sanatlarının üretilmesinde kullanılan 
tekniklerle zenginleşmiştir. Taş işçiliği, maden işleri, halı, kilim, çarpana do-
kumaları, tepme keçe ürünleri ve örgülerde koçboynuzu motifi kullanılmıştır. 

Koçboynuzu motifinin anlamı, şekli, isimlendirilmesi yöreden yöreye göre 
farklılık göstermektedir. Bazı yörelerde bir noktadan çıkan iki çizginin farklı 
iki yöne devam ederek kıvrım yapmasıyla oluşmaktadır. Bazı bölgelerde, bir 
noktadan çıkarak dört yöne devam ederek içeri doğru kıvrılan iz düşümlü dört 
çizgiden oluşmaktadır. Bazı tespit edilen koçboynuzu motifleri ayın hilal formu 
ve elibelinde motifleriyle benzerlik göstermektedir. Koçboynuzu motifi el sa-
natlarının üretimindeki farklılıklar nedeniyle tekniğin özelliklerine bağlı olarak 
çeşitli şekillerde kullanılmıştır. Maden işlerinde form daha sadeyken, halı doku-
mada kullanılan koçboynuzu motifi daha kıvrımlı, kilim dokumalarında kulla-
nılan koçboynuzu motifi daha geometrik özelliklere sahiptir. Halı ve kilimlerin 
kompozisyonunda kullanılan koçboynuzu motifi yan motif olarak kullanıldığı 
gibi ana motif olarak da kullanılmaktadır. Dokumanın merkezine, kenar sula-
rına yerleştirilen motif, bazı kompozisyonlarda orta zeminin bölümlere ayırıla-
rak bu bölümlerin içine yerleştirilmesiyle kompozisyon tasarlanmaktadır.

Kültürün bir parçası olan semboller, ait oldukları toplumun inanç dünyasını, 
yaşam tarzını, önem verdikleri değerleri izleyicilere aktarmaktadır. Koçboy-
nuzu sembolü geleneksel el sanatlarımızda çeşitli motiflerde ve farklı isimlen-
dirmelerle kullanılmıştır. Makineleşme ve yaşam şartlarında meydana gelen 
değişiklikler, el sanatı üretimini etkilemiş, üretimde meydana gelen düşüş el 
sanatlarının gelişmesini durma noktasına getirmiştir. Geçmişten gelen gelenek, 
üreticiye aktarılmakta, üretici kendi hayal dünyası ile yorumlayarak kendinden 
sonra bu sanatı sürdürecek kişiye sanatını öğretmektedir. Üretimde meydana 
gelen düşüş, gelişen motif geleneğini zayıflatmaktadır. Koçboynuzu motifinin 
tespit edilerek belgelenmesi, önemlidir. 

 



128 129

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi Ülkü KÜÇÜKKURT

KAYNAKÇA

Ak, H. (2024).  Sembolik Motiflerin Anadolu Seramikleri Üzerindeki Örnekleri: Spiral/
sarmal motifi, Sanat Yazıları, (51), s. 517-533. 

Alp, Ö. K. (2009). Orta Asya’dan Anadolu’ya Kültürel Sembollere Giriş. Ankara: Ef-
latun Yayınları. 

Atlıhan, Ş. (2017). Anadolu ve Topkapı Sarayı’ndan Çarpana Dokumalar. İstanbul: 
Marmara Üniversitesi Yayınları.

Atlıhan, Ş. (2020). Çarpana Dokumaların Sanatsal Özellikleri. Folklor Akademi Der-
gisi. 3(4), s. 190-201.

Avşar, A. O. & Güleç, A. (2019). Ahlat Selçuklu Meydan Mezarlığı Mezar Taşları Ana-
liz Çalışmaları ve Konservasyon Önerileri. Restorasyon ve Konservasyon 
Çalışmaları Dergisi, 1 (22), s. 3-16.

Bozkurt, S. (2020). Geleneksel Türk Halı Sanatında Kullanılan Motiflerin Anlamları: 
Sındırgı-Yağcıbedir Halıları Üzerine Gösterge Bilimsel Bir Analiz. Gümüş-
hane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, (8), s. 697-731.

Cambaz, M. (2009). Laleli Camisi Kubbe Görseli (Erişim Tarihi: 26.09.2025).

https://www.mustafacambaz.com/details.php?image_id=18266&sessionid=np3j-
9d5hodit0jdjbqpjeg8a16

Çoruhlu, Y. (2023). Türk Kilimlerinde Sembolizm, Türk Kilimleri Cilt I (Edt: Aysen Soy-
saldı). Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını, Ankara, s. 55-94.

Demir, T. (2024). Türk Kültüründe Boynuz Kültü. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 
17(46), s. 689-703. 

Deniz, B. (2000). Türk Dünyasında Halı ve Düz Dokuma Yaygıları. Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları.

Doğan, O. (2022). Iğdır Yöresi Halk İnanışlarında Nazardan Korunma Nesneleri. Ru-
meliDE Dil Ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi (31), s.1030-1043. 

Erbek, G. (1986). Anadolu Motifleri Sergisi. İzmir: Resim Heykel Müzesi.

Erbek, G. (1990).Türkish Handwoven Carpets Catalog 3. Ankara: Kültür Bakanlığı 
yayını. 

Erbek, M. (2002). Çatalhöyük’ten Günümüze Anadolu Motifleri. Ankara: Kültür Ba-
kanlığı Yayını.

Güven, O. (2019). Ahıska’dan Artvin’e Koç-Koyun Formlu Mezar Taşları. Türk Tarihi 
Araştırmaları Dergisi, 4 (1), s. 345-63.

Karakelle, A. & Kayabaşı, N. (2018). Hatay/Reyhanlı Kilimlerinde Bulunan Yaşam 
İle İlgili Motifler. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 22 
(Özel Sayı 3), s. 2633-2646.

Karaman, Ş. & Çakmaktepe, M. F. (2021). Sivas Arkeoloji Müzesinde Bulunan Çarpa-
na Dokumalar. Art-e Sanat Dergisi, 14 (28), s. 816-830. 

Karatay, S. K. & Oyman, N. R. (2017). Aksaray İlinde Çorap ve Patik Örücülüğü. Jour-
nal of Awareness, 2(3), s. 103-116.

Koyun Cinsleri; https://tr.wikipedia.org/wiki/Koyun (Erişim Tarihi: 09.09.2025).

Küçükkurt, Ü. & Oyman N. R. (2018). Afyonkarahisar’da Keçe Üretimi ve Keçe Atöl-
yeleri. Afyonkarahisar: Afyonkarahisar Belediyesi Yayını.

Mülayim, S. (1994). Kuzeyde Geyik Kültü ve Hayvan Üslubunun Doğuşu. Sanat Tarihi 
Dergisi, 7(7), s. 163-184.

Oyman, N. R. (2019). Bazı Anadolu Kilim Motiflerinin Sembolik Çözümlemesi. Arış 
Dergisi, (14), s. 4-22. 

Ögel, B. (1995). Türk Mitolojisi: Kaynakları ve Açıklamaları ile Destanlar. Ankara: 
Türk Tarih Kurum Yayınları.

Özkartal, M. (2012). Türk Destanlarında Geçen Halı Anlatımları, Halılardaki Hayvan 
Motifleri ve Renklerinin Dili. Arış Dergisi, (8), s. 92-101. 

Sami, Ş. (2019). Kamus-ı Türkî. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Soysaldı, A. (2009). “Türk Kilimlerindeki Eli Belinde, Koç Boynuzu ve Kara Döşeme 
Yangışı Hakkında Bazı İfadeler ve Türk Mitolojisindeki Yeri”, 10. Ulusal 
El sanatları Sempozyumu, 19-20 Kasım. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel 
Sanatlar Fakültesi, İzmir, s. 353-361

Sökmen, S. (2014). Bitlis Köy Evlerinde Kullanılan Duvar Süsleri,  Sanat ve Tasarım 
Fakültesi Sanatı Yönetmek Sempozyumu, (4-7 Kasım), Yıldız Teknik Üni-
versitesi Yayını, İstanbul, s. 647-653

Şahin, R. (2020). Miletos’tan (Ionia) Koç Başı Saplı Bir Patera. Seleucia (X), s.329-354.

Tekçe, F. (1993). Pazırık, Altaylardan Bir Halının Öyküsü. Ankara: Kültür Bakanlığı 
Yayınları.

Türk El Sanatları (1993). Türk El Sanatları. Anakara: Kültür Bakanlığı Yayını. 

Useev, N. (2016). Manas Destanı’nda Türk Kelimesi ve Ağaç, Koyun / Koç Kültleri. 
Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) Dergisi, 5(4), s. 1611- 
1626.



131

Naile Rengin OYMAN

130

Geleneksel Sanatlarda Sembol Olarak Koçboynuzu Motifi

Vardar, K. (2011). XVIII. Yüzyılda Osmanlı Mimarlığında Maden İşleri. Sanat Tarihi 
Yıllığı (18), s. 25-54.

Yiğit, A. & Sinmez, Ç. Ç. (2014). Sivas Folklorunda Davar Yüzü (Saya Gezme) ve Koç 
Katımı Töreni. Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi 
ve Folklorik Tıp Dergisi, 4 (1), s. 19-25.

Zaimoğlu, Ö. (2011). Orta Asya’dan Anadolu’ya Türk Sanatında Keçi Figürü İkonog-
rafisi ve Erzurum Yöresi Dokumalarına Yansımaları, Erzurum Erzincan 
Bayburt Kilimleri Sempozyumu, Baksı Kültür Sanat Yayınları, Bayburt,  s. 
109-122.

7. BÖLÜM

KEÇE ÇİZMELERİN TARİHSEL GELİŞİMİ

Prof. Naile Rengin OYMAN
 Süleyman Demirel Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi

Geleneksel Türk Sanatları Bölümü
renginoyman@sdu.edu.tr

                         https://orcid.org/0000-0002-6379-4755

1. GİRİŞ
Süsleme ve uygulamalı sanatlar, toplumların kültürel sürekliliğini en açık 

biçimde yansıtan yaratıcı alanlardır. Geleneksel halk sanatları da bu süreklili-
ğin taşıyıcısı niteliğinde olup yalnızca bir üretim biçimi değil, aynı zamanda 
toplumsal belleği oluşturan değerler sisteminin bir parçasıdır. Türk kültüründe 
keçecilik, bu anlamda hem teknik bilgi hem de kültürel kimliği bir araya getiren 
en köklü el sanatlarından biridir. Sert iklim koşullarında sağladığı koruyuculuk, 
keçeyi tarih boyunca işlevsel kılarken; estetik tercihleri, sembolik anlamları ve 
ritüel rollerinden dolayı da kültürel bir kimlik unsuruna dönüştürmüştür.

Keçenin ortaya çıkışına ilişkin bilgiler sınırlı olsa da hem arkeolojik veri-
ler hem de kültürel anlatılar, bu malzemenin çok erken dönemlerden itibaren 
yaşamın her alanında yer aldığını göstermektedir. Khamraeva ve Usanbaeva 
(2021, s. 10), farklı kültürlerde keçenin kökenine dair anlatıların bulunduğunu 
belirtirken; Ezieva (2016, s. 76) ve Chebodayeva ve Zaripov et al. (2019, s. 25) 
efsanelerin halk belleğindeki yansımalarını ortaya koymaktadır. Bu anlatıların 
ortak noktası, keçenin insanlık tarihindeki yerinin rastlantısal değil, doğrudan 
günlük yaşam pratikleri ve hayvan yetiştiriciliğiyle ilişkili olduğudur.

Bilimsel bulgular da bu görüşü desteklemektedir. Erken dönem araştırma-



132 133

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

cılardan Berthold Laufer, The Early History of Felt adlı çalışmasında keçenin 
Asya bozkırlarında yaşayan topluluklar tarafından erken dönemlerden itibaren 
hem koruyucu hem de estetik amaçlı kullanıldığını vurgular (Laufer, 1930, s. 
3). Aynı dönemlere ilişkin görüşlerden biri, keçenin Türk toplumlarında doğal 
bir üretim hattı oluşturmasının temel nedeninin hayvancılık kültürü olduğu yö-
nündedir. Ögel (1991, s. 175), koyun yetiştiriciliğinin Türk yaşamında merkezi 
bir yer tutmasının keçeciliğin gelişimini doğrudan etkilediğini ve keçenin hem 
maddi hem de manevi yaşamın ayrılmaz parçası hâline geldiğini belirtir.

Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan göç sürecinde Türk toplulukları, kendi 
kültürlerinde önemli bir yere sahip olan keçe yapımını yeni yerleştikleri böl-
gelerde de sürdürmüş ve geliştirmişlerdir. Anadolu’da Türklerden önceki uy-
garlıkların da keçe üretimini bildiği bilinmekle birlikte, bu malzemenin kul-
lanımının özellikle Türklerin gelişiyle belirgin biçimde arttığı görülmektedir. 
Hayvancılığın yoğun olduğu yerleşim alanlarında keçe işçiliği örgütlenmiş, za-
manla bu bölgelerde üretim merkezleri ortaya çıkmıştır (Küçükkurt ve Oyman, 
2018, s. 29). 

Keçe çizmeler de bu kültürel bütünlüğün önemli bir unsuru olarak ortaya 
çıkmıştır. Uçsuz bucaksız bozkır coğrafyasında farklı topluluklar tarafından 
üretilen keçe çizmeler, yalnızca soğuktan korunmayı sağlayan bir ayakkabı 
türü değil; toplumsal statüyü, zanaatkârlık bilgisini ve ritüel anlamları yansıtan 
nesneler olarak tarihsel süreç içinde ayrıcalıklı bir yere sahip olmuştur. Keçe-
den üretilen çizmeler, sert iklim koşullarına karşı etkili bir koruma sağlamıştır. 
Çeşitli renklerdeki ipliklerle yapılan süslemeler, aplike ve tepme keçe teknik-
leriyle birleştirilerek bu ürünlere estetik bir nitelik kazandırmış; böylece söz 
konusu keçe işler, Türk kültürünün sanat anlayışını yansıtan önemli öğelerden 
biri durumuna gelmiştir (Begiç, 2015, s. 178-179). 

Bu çalışma, keçe çizmelerin tarihsel gelişimini ulaşılabilen kaynaklar doğ-
rultusunda, çok yönlü bir bakışla ele almayı amaçlamaktadır. Araştırmada arke-
olojik veriler, etnografik gözlemler ve yazılı ve görsel içerikli tarihsel belgeler 
bir arada değerlendirilerek keçe çizmelerin gelişimi kadar kültürel ve sembolik 
boyutları da ortaya konulacaktır. Böylece keçe çizmelerin yalnızca bir giyim 
eşyası değil, Türk kültür tarihinin süreklilik gösteren bir unsuru olduğu yönün-
deki yaklaşım ortaya konulacaktır. 

2. LİTERATÜR VE ARKA PLAN

2.1. Tanım ve Kavramsal Çerçeve 
Keçe, yün liflerinin ısı, nem ve mekanik basınç altında birbirine kaynaş-

masıyla oluşan, dokuma ya da örme yapıya sahip olmayan bir tekstil yüzeyi-
dir. Yün liflerinin buhar, sıcak su, asidik ya da alkalin ortamların etkisi altında 
büzülmesini sağlayan pullu yüzeyi, liflerin birbirine kenetlenerek sıkı bir yapı 
oluşturmasına imkân tanır. Bu süreç “keçeleme” olarak adlandırılır (Bolatova, 
2013, s. 119).  Yün lifleri keratin adı verilen bir proteinden oluşur; keratin, di-
ğer liflerin protein yapısına kimyasal olarak bağlanarak lifler arasında kalıcı bir 
bağ oluşturur. Bu yönüyle keçe, dokuma düzeni olmayan fakat üç boyutlu form 
verilebilen özgün bir tekstil malzemesidir.  

Türk kültür tarihinde oldukça eski bir geçmişe sahip olan “keçe” terimi, ilk 
olarak kidhiz biçiminde kaydedilmiş; zamanla kidiz, kiz, kiiz, kiyiz gibi fark-
lı varyantlarla Türk toplulukları arasında yaygınlık kazanmıştır. Orta Asya’da 
yaşayan Türk boyları keçeyi çadır örtülerinden yaygılara, giysi ve çizmelerden 
başlıklara, at koşum takımlarından dekoratif süslemelere kadar geniş bir alanda 
kullanmışlardır (Somçağ ve Akçakale, 2016, s. 217).

Türkçe keçe terminolojisinin tarihsel gelişimi incelendiğinde, farklı işlev-
lere göre isimlendirilmiş pek çok sözcüğün varlığı dikkat çeker. Bu terimler-
den biri olan çıydam, erken Türkçede özellikle ince keçe türünü tanımlamak 
için kullanılmıştır. Clauson, XI. yüzyıl Hakaniye Türkçesinde geçen çıydam 
sözcüğünü, yağmurdan koruyan üstlüklerin ve şilte benzeri dolgulu eşyaların 
yapımında kullanılan hafif bir keçe türü olarak açıklar (Clauson, 1972, s. 431b; 
akt. Alan, 2020, s. 27). Nadelyayev ve çalışma arkadaşları da bu ifadeyi doğ-
rulayarak çıydamın battaniye ve yağmurluk türü örtüler için üretilen ince keçe 
anlamına geldiğini belirtir (DTS1, 1969, s. 136b). Bu tanımlar, Türk kültüründe 
keçeciliğin yalnızca tek tip malzeme üretimine dayanmadığını; kullanım ala-
nına göre niteliksel ayrımlar içeren gelişmiş bir terminolojiye sahip olduğunu 
göstermektedir.

“Çizme” sözcüğü ise Türkiye Türkçesi ağızlarında cizme, cızma, ayrıca 
“çizme” anlamına gelen çekme ve dizme biçimlerinde karşımıza çıkar (DS III, 
992; DS III, 1115; DS IV, 1532). Sözcüğün kökeni konusunda farklı görüşler 
bulunmaktadır. Doerfer, kelimeyi “çizgi çekmek” anlamındaki çiz- fiiline bağ-
larken; Eren (1999, s. 96), kelimenin aslında “çözmek” anlamına gelen çiz- fii-
linden türediğini ve “çizme edik” ifadesinin zamanla sadeleşerek günümüzdeki 

1  DTS: Drevnetyurkskiy Slovar’ (Eski Türkçe Sözlük), 1969.



134 135

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

biçimini aldığını belirtir. Anadolu ağızlarında görülen çekme sözcüğünün de 
aynı bileşik yapıdan geliştiği anlaşılmaktadır (Parlakpınar, 2015, s. 142).

Çizmenin tarihsel biçim özelliklerine bakıldığında, erken dönem Türk top-
luluklarında farklı malzeme ve tekniklerin bir arada kullanıldığı görülmekte-
dir. Arkeolojik buluntular, çizmelerin çoğunlukla yumuşak deriden yapıldığını; 
ancak keçe ya da kürkle desteklenmiş örneklerin de bulunduğunu göstermek-
tedir. Tabanın zaman zaman aşınmayı azaltacak ek katmanlarla güçlendirildi-
ği, burun kısmının kimi örneklerde yukarı doğru kıvrıldığı ve konç boylarının 
bilekten dize kadar değişebildiği anlaşılmaktadır. Hun, Göktürk ve Uygur dö-
nemlerine ait buluntularda çizmenin bağlarla sabitlendiği; süslemeli örneklerin 
ise yüksek statü gruplarına ait olduğu tespit edilmiştir. Bu özellikler, çizmenin 
yalnızca işlevsel bir ayak giysisi değil, aynı zamanda dönemin toplumsal ve 
estetik anlayışını yansıtan önemli bir kültürel unsur olduğunu göstermektedir 
(Çoruhlu, 2002, s. 187).

“Keçe çizme” terimi, ile ilişkili en eski etimolojik değerlendirmelerde Clau-
son, sözcüğün kökenini uy- tabanına bağlayarak Hakaniye Türkçesinde “çizme 
yapımında kullanılan keçe” anlamına geldiğini belirtmiştir (Clauson, 1972, s. 
273b). Aynı biçim, DTS2’de “ayakkabı yapımında kullanılan ince keçe” olarak 
açıklanmış; EDAL2’da ise “çizme yapımında kullanılan keçe” anlamıyla doğ-
rulanmıştır (Nadelyaev vd., 1969, s. 607b; Starostin vd., 2003, s. 1166).

Bu bağlamda “keçe çizme”, hem malzeme (yün/keçe) hem form (çizme) 
hem de işlev (koruma, kimlik ve statü bildirimi) bakımından, Türk ve Avrasya 
bozkır kültürlerinde önemli bir giyim unsuru olarak karşımıza çıkmaktadır.

 

2.2. Keçenin ve Keçe Çizmelerin Tarihsel Gelişimi
 
2.2.1. Arkeolojik Bağlam
 Arkeolojik veriler, keçenin ve keçe çizme yapımının hem Orta Asya’da hem 

de çevre bölgelerde çok erken dönemlerden itibaren gelişmiş bir zanaat olduğu-
nu göstermektedir. Tarım Havzası mumyalarında ele geçen keçe başlıklar, pele-
rinler ve ayak giyimi parçaları, keçenin yalnızca çadır ve örtü üretiminde değil, 
ayakkabı formunda da erken tarihlerde kullanıldığını ortaya koymaktadır. Bu 
buluntular, keçe ayakkabı ve çizme teknolojisinin M.Ö. 2. binyıla uzanan bir 
geçmişinin bulunduğunu kanıtlayan nadir materyallerdendir (Laufer, 1930, s. 
11).
2 DAL: Etymological Dictionary of the Altaic Languages, 2003.

 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Orta Asya bozkır kültürüne yönelik 
sistematik arkeolojik araştırmalar hız kazanmıştır. Bu dönemde özellikle W. 
Radloff’un 1859-1871 yılları arasında Altay bölgesinde yürüttüğü çalışmalar 
önemlidir. Radloff’un 1865 tarihli Berel ve Katanda kazıları, bozkır kuşağının 
erken Türk topluluklarına ait giyim, tekstil ve diğer maddi kültür unsurlarını 
anlamamıza ciddi katkılar sunmuştur. Aynı yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın baş-
larında Rostovtzeff, Minns ve Talgren gibi araştırmacılar bozkır kültür çevresi-
ne ait buluntuların değerlendirilmesinde etkin rol üstlenmişlerdir.

20.  yüzyılın ilk çeyreğinde yapılan çalışmalar da önemli veriler sunmuştur. 
1915-1916 yıllarında Tuva bölgesinde gerçekleştirilen arkeolojik incelemeler 
erken dönem bozkır toplumlarının maddi kültürüne ilişkin yeni bilgiler sağ-
lamıştır. 1912’de başlatılan Noin-Ula kurgan araştırmaları ise Arkeolog P. K. 
Kozlov’un 1925 tarihli kazısıyla zengin bir buluntu grubunu bilim dünyasına 
kazandırmıştır. Bunun devamında Griaznov ve Rudenko’nun 1927’de Ursula 
Irmağı kıyısında ortaya çıkardıkları Şibe kurganı, Altay–Sibirya bozkır gelene-
ğinin tekstil, deri ve keçe işçiliğine dair önemli ipuçları sunmuştur (Çoruhlu, 
2020, s. 84).

 Bozkır kültürünün en güçlü arkeolojik örneklerini veren Pazırık ile Noin 
Ula kurganlarında ise keçe giysi, çorap ve çizmeler dönem yaşamının ayrıl-
maz parçası olarak görülür. Bu alt bölüm erken bulguların genel bir çerçevesini 
sunmak amacıyla hazırlanmıştır; ayrıntılı dönemsel çözümleme 4.1’de yapıla-
caktır.

2.2.2. Göçebe Kültürlerde Keçenin Rolü
Keçenin insanlık tarafından ilk kez nerede ve nasıl üretildiğine ilişkin kesin 

bir bilgi mevcut değildir. Birçok teori Sümerler ve Ön Asya kültürleri etra-
fında yoğunlaşmaktadır. M.Ö. 4.-3. binyıllarda eski Sümerlerin keçe giysiler 
kullandıkları, bunların özellikle askeri zırh yapımında değerlendirildiği ortaya 
konmuştur. Ur kentindeki kazılarda, M.Ö. 2600 yıllarına tarihlenen Mescalam-
dug’un ünlü altın miğferinin astarında keçe benzeri bir malzemenin kullanıldığı 
saptanmıştır. Benzer biçimde, Eski Mısırlıların korunma amacıyla peruk benze-
ri keçe şapkalar ve Sümer modeline benzer hafif keçe zırhlar kullandıkları; hafif 
piyadelerin keçe ve kumaş astarlı önlükler giydikleri bilinmektedir. Antik Babil 
ve Asur’da keçe, giysi üretiminde; Vikingler döneminde (9.-11. yüzyıllar) ise 
deri veya keçe zırh çeşitleri ve keçe şapkalar biçiminde kullanılmıştır.

Bununla birlikte farklı disiplinlerden araştırmacıların bulguları, keçenin ta-
rih sahnesine Bronz Çağı’ndan daha erken bir dönemde çıktığını göstermekte-



136 137

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

dir. Çin kaynaklarında M.Ö. 2300’lere tarihlenen keçe kullanımına dair kayıtlar 
bulunması, bu malzemenin oldukça eski bir teknoloji olduğunu doğrulamakta-
dır. Pek çok tekstil tarihçisi, keçenin dokumacılıktan önce gelen en eski tekstil 
yüzeyi olabileceği yönünde görüş birliğine sahiptir. Ayrıca bazı araştırmacılar, 
iklim koşullarının ve hayvancılığın elverişli olduğu Orta Asya’nın keçenin ilk 
üretim sahası olabileceğini ileri sürmektedir.

Keçenin “doğal keşfine” dair varsayımlar, postlu hayvanların barınakların-
da kendiliğinden oluşan keçeleşmiş yün tabakalarına dayandırılır. Hayvanların 
sıcaklık, terleme ve ağırlık etkisiyle yün liflerini bastırmaları sonucunda mey-
dana gelen bu doğal keçeleşmenin, insanların dikkatini çekerek keçe üretimini 
öğrenmelerine zemin hazırladığı kabul edilmektedir. Zamanla hayvanların ev-
cilleştirilmesi ve yünün kontrollü biçimde işlenmesiyle keçe üretimi sistematik 
bir zanaata dönüşmüştür.

Anadolu’daki erken yazılı kaynaklar da keçenin bölgede çok eski dönem-
lerden itibaren bilindiğini göstermektedir. Hitit Kanunlarında keçenin kullanı-
mına ilişkin maddelerin bulunması, bu kültürde keçeciliğin hem hukuki hem 
ekonomik bir karşılığı olduğunu ortaya koymaktadır (Imparati, 1992, s. 165, 
185, 270, 281). M.Ö. 1200-1100 yıllarında oluşmuş olan Homeros’un İlyada 
destanında da keçe ile ilişkilendirilebilecek gelişmiş kullanım biçimlerine işa-
ret edilmesi, Anadolu’da bu malzemenin uzun bir üretim geçmişine sahip ol-
duğunu düşündürmektedir. Sümerlerde ise keçe zanaatının varlığını Eski Babil 
Kralı Hammurabi’nin kanunları açık şekilde doğrular. 274. maddede “keçeci” 
için belirlenen ücret tarifesi yer almakta olup, bu ifade dönemin meslek ör-
gütlenmesini de göstermektedir (Limet, 1977, s. 51-58). Hitit kabartmaların-
da tanrıların ve yüksek statülü kişilerin başlıkları, form bakımından Mevlevî 
sikkesine ve Osmanlı keçe kavuklarına benzeyen konik bir yapıya sahiptir. Bu 
görseller, Hititlerin keçeyi yalnızca gündelik bir malzeme olarak değil, aynı 
zamanda kimlik belirten bir unsur olarak da kullandıklarını düşündürmektedir. 
Daha sonraki dönemlerde bu Hitit başlık formunun değişerek Friglerin “pileus” 
adı verilen ünlü başlığına dönüştüğü bilinmektedir (Seyirci ve Topbaş, 1984, 
s. 577-578). Farklı kültürlerin, keçenin ortaya çıkışını açıklayan çeşitli efsane-
ler bulunmaktadır. Sümer efsanesinde keçe yapımının sırrının, yaklaşık M.Ö. 
2200-2100 yılları arasında hüküm süren Ur, Sümer ve Akad kralı, savaşçı-kah-
raman Ur-Nammu tarafından keşfedildiği anlatılır (Khamraeva ve Usanbaeva, 
2021, s. 10). Bir başka efsaneye göre ise Büyük Tufan’ın suları çekildiğinde, 
Nuh’un Gemisi’nden kurtulan hayvanları karaya bırakan insanlar, koyunların 
toynaklarının altında dikkati çeken keçeleşmiş bir yün tabakası görmüşlerdir; 
geminin dalgalar arasındaki uzun yolculuğunda yünler ıslanmış, koyunlar dar 

ağıllarda bu yünlere basarak doğal keçeleşme oluşturmuştur (Ezieva, 2016, s. 
76). Bir diğer anlatıda ise uzun yolculuğa çıkan bir keşişin, ayaklarını korumak 
için deve yününü ayaklarına sardığı, ter, nem ve basınç etkisiyle yünün kalınla-
şıp sıkıştığı, bunun da ilk keçe ayakkabı fikrini doğurduğu belirtilir (Cheboda-
yeva, Zaripov et al., 2019, s. 25).

Keçe, bozkır toplumlarının iklimsel, ekonomik ve kültürel koşullarına en 
uygun malzeme olarak öne çıkmıştır. Oktyabrskaya (2009, s. 115-118), Altay 
bölgesinde keçe çizme ve keçe giysi kullanımının hem gündelik yaşam hem de 
ritüel pratiklerde merkezi bir konuma sahip olduğunu belirtir. Benzer biçimde 
Bakaeva (2015, s. 91-96), Oyrat-Kalmık topluluklarında keçe yüzeylerin giysi, 
barınak, zırh ve ayak giyimi gibi birçok alanda kullanıldığını göstermektedir.

Koyunun evcilleştirilmesi ve yünün keçeleşme özelliğinin keşfi, göçebe 
toplulukların yaşam pratiğini doğrudan şekillendirmiştir. Keçenin sıcak ve so-
ğuktan koruyucu yapısı, onu hem giysi hem de barınak üretiminde vazgeçilmez 
bir malzeme durumuna getirmiştir. Arkeolojik çalışmalar, keçenin kullanımı-
na ilişkin en erken bulguların M.Ö. 4. binyıla kadar uzandığını; keçe üretimi-
nin özellikle hayvancılığa dayalı yaşam biçimlerinde geliştiğini ortaya koyar 
(Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s. 10-11).  Laufer, keçenin dokumacılıktan 
daha eski bir teknoloji olduğunu ve Asya bozkırlarında erken dönemlerden iti-
baren hem askeri hem de gündelik yaşamda merkezi bir rol oynadığını vurgu-
lar. Stein’in Orta Asya kazılarında tespit ettiği keçe ayakkabı tabanları, çorap 
benzeri kalıntılar ve boyalı keçe yüzeyler, M.Ö. 1. binyılda keçe giyiminin ge-
lişmiş bir teknikle üretildiğini kanıtlamaktadır (Laufer, 1930, s. 11). Mallory 
ve Mair (2008), Tarım Havzası mumyaları üzerine yaptıkları çalışmada Anado-
lu’daki Beycesultan yerleşiminde M.Ö. 2600 yıllarına tarihlenen keçe bir örtü 
bulunduğunu da aktarır.

Güney Sibirya’daki Altay bölgesi, uzun ve sert kış koşulları nedeniyle keçe 
kültürünün en gelişmiş olduğu coğrafyalardan biridir. Burada keçe, çadır (yurt) 
örtülerinden halı ve giysiye, özellikle de çorap–bot türü ayak giysilerine ka-
dar geniş bir kullanım alanına sahiptir (Bkz. Şekil 1). Altay kurganlarında ele 
geçen keçe parçaları M.Ö. 4. yüzyıla tarihlenmekte; farklı kalınlık ve kalitede 
yüzeylerin üretildiğini göstermektedir. En kaliteli keçe 2–3 mm kalınlığında 
olup kaftan, çorap, gömlek, halı ve eyer örtüsü gibi eşyaların yapımında ter-
cih edilmiştir. Geleneksel üretimde yün kat kat serilir, sıcak suyla ıslatılır, elle 
çırpılır ve rulo hâlinde sarılarak basınç altında keçeleştirilirdi (Khamraeva ve 
Usanbaeva, 2021, s. 11).

Keçe yüzeyler çoğu zaman aplike, ince keçe katmanları, zincir dikiş, beyaz 



138 139

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

kordon ve hatta altın varak gibi süsleme teknikleriyle zenginleştirilmiştir. Fur-
manova (2019, s. 4-5), Sayan–Altay bölgesindeki ilk keçe ürünlerinin M.Ö. 
6.–3. yüzyıllara tarihlenen Pazırık kültürüne ait olduğunu ve bu buluntular ara-
sında keçe halılar, başlıklar, ince beyaz keçe gömlekler, kalın keçe çoraplar ve 
desenli eyer örtülerinin yer aldığını aktarır. Keçe, Pazırık topluluğunda hem 
gündelik eşya hem de ibadet nesnesi olarak çok yönlü bir malzeme hâline gel-
miştir (Chebodayeva, Zaripov et al., 2019, s. 25).

Kuzey Kafkasya ve Dağıstan bölgelerinde de keçe çizme üretimi gelişmiştir. 
Altın işlemeli Lak çizmeleri bunun etkileyici örnekleri arasındadır. Slav toplu-
luklarının göçebe kültüre sahip olmamasına rağmen keçeyi bildikleri, eski La-
doga çevresinde bulunan keçe çizmelerden anlaşılmaktadır (Furmanova, 2019, 
s. 5). Avrupa Rusyası ve Kuzey Asya’da yaygın olarak kullanılan geleneksel 
“valenki”ler (Bkz. Şekil 2), Fin-Ugor halklarının “pima” adı verilen çizme-
leriyle büyük benzerlik gösterir. Valenki’nin kökeninin bozkır göçebelerinin 
keçe çizme geleneğine uzandığı düşünülmektedir. Oktyabrskaya (2009), valen-
ki kullanımının özellikle Moğol-Tatar dönemi sonrasında Rus köylerinde yay-
gınlaştığını belirtir. Adını Rusça “валять” (valyat) yani “keçelemek” fiilinden 
alan valenki, çoğunlukla koyun yününden, Orta Asya’da ise deve yününden 
üretilmiştir.

Şekil 1. Sibirya da kişi ve Şamanların giydikleri deri ve keçe çizmeler 
(Ögel,1985, s. 125)

  
Şekil 2. Rus Valenki’leri (Keçe çizme), Rus Keçe Çizmeler Müzesi, (Shaburov, 

2024, s. 638)

2.3. Bozkır Kültüründe Giyim ve Keçe Çizme Geleneği
İskit, Hun ve erken bozkır topluluklarının yaşam biçimi, keçenin hem işlev-

sel hem de sembolik kullanımına dair temel bir çerçeve sunar. Bozkır coğraf-
yasının uzun ve sert kışları, yalıtım sağlayan, esnek ve dayanıklı bir malzeme 
olarak keçeyi özellikle ayakkabı, çizme ve başlık üretiminde vazgeçilmez kıl-
mıştır. Hayvancılığın temel ekonomik faaliyet olduğu bu topluluklarda koyun 
yününden elde edilen liflerin keçeleştirilmesiyle üretilen çizmeler, binicilik için 
elverişli olmaları ve zorlu arazi koşullarına dayanıklılık sağlamaları nedeniyle 
yaygın şekilde kullanılmıştır. Ögel (1991, s. 175-180), keçenin yalnızca günde-
lik bir malzeme olmadığını; törenlerde, sosyal statü göstergelerinde ve kimlik 
belirten nesnelerde de önemli bir rol üstlendiğini vurgular.

İskitler, M.Ö. 8. yüzyıldan itibaren Doğu Avrupa bozkırlarından Orta Asya 
içlerine yayılan geniş bir coğrafyada yaşamış, göçebe-yarı göçebe karakterle-
riyle bilinen bir toplumdur. Biniciliğe dayalı hareketli yaşam tarzları giyim kül-
türlerini de belirlemiş; bozkır geleneğinde kaftan–pantolon–çizme üçlüsü stan-
dart bir giyim yapısı oluşturmuştur. Bu yapı hem savaş hem gündelik yaşam 
hem de ritüel pratiklerde işlevsel bir bütünlük sunar (Çoruhlu, 2002, s. 188). 
Çetin (2025, s. 1436-1438), İskitlerde pantolon ve yüksek konçlu çizmenin kla-
sik bir unsur olduğunu; çizmelerin yalnızca iklimsel gereksinimleri değil, aynı 
zamanda toplumsal statü ve töresel sembolizmi yansıttığını belirtir. 

Noin Ula ve Pazırık gibi “donmuş mezar” kurganları, İskit-Sibirya hayvan 
üslubunu taşıyan zengin tekstil ve deri buluntuları ile bu kültürün gelişmiş ayak-



140 141

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

kabı teknolojisini anlamamıza olanak sağlar. Polosmak’ın Altay bölgesindeki 
kurganlarda tespit ettiği keçe çizmeler, erken bozkır toplumlarının ayak giysisi 
tasarımında malzeme seçimi, teknik uygulama ve estetik anlayışın bütüncül 
bir yapı oluşturduğunu göstermektedir. Bu buluntuların bir bölümü günümüzde 
Hermitaj Müzesi koleksiyonlarında sergilenmektedir.

Rudenko’nun Frozen Tombs of Siberia adlı klasik çalışmasında ayrıntılı bi-
çimde ele aldığı Pazırık kurganlarında, renkli ve aplike bezemelerle süslen-
miş keçe çizmeler dikkat çekici bir grup oluşturur. Rudenko (1970, s. 132), bu 
çizmelerde kullanılan malzemeler, tasarım özellikleri ve bezeme tekniklerinin, 
İskit sanatının hem estetik hem de işlevsel yönünü açık biçimde yansıttığını be-
lirtir. Söz konusu örnekler, İskitlerin keçe işçiliğinde yüksek bir teknik ustalık 
seviyesine ulaştıklarını ve ayak giysilerinin yalnızca gündelik kullanım değil, 
törensel amaçlar doğrultusunda da özel olarak üretildiğini göstermektedir.

İskit giyim kültürüne ilişkin ikonografik veriler, sikke ve kabartmalar üzerin-
den de takip edilebilir. Şeker’in aktardığı bir İskit savaşçı figüründe, şaha kalkmış 
at üzerinde betimlenen savaşçının başında keçe külah, üzerinde kaftanvari ceket 
ve ayağında çizme bulunmaktadır. Figürdeki aşınmalara rağmen giyim unsurları 
belirgin şekilde seçilebilmekte ve bu durum çizmenin İskit savaşçı kimliğinin ay-
rılmaz bir parçası olduğunu göstermektedir (Şeker, 2015, s. 56; Bkz. Şekil 5-8).

Çoruhlu (2002, s. 188), İskit keçe çizmelerinin yalnızca iklimsel gereksi-
nimleri karşılayan birer ayak giysisi olmadığını; aynı zamanda toplumsal statü-
yü, törensel rolü ve kimlik göstergelerini yansıtan sembolik bir nitelik taşıdığı-
nı vurgular. Nitekim bazı mezar bağlamlarında özel olarak hazırlanmış çizme 
örnekleri, ritüel amaçlı eşlik nesneleri olarak gömülmüştür.  

Şekil 3. Moğolistan Altay Dağları’nda (Uzuur Gyalan, 2800 m) bir kadın me-
zarından ele geçen deri ve keçe karışımı çizme (9.-10. yy). 

Kaynak: Tavan Tolgoi Archaeological Research Group (2016); The Siberian 
Times (2016).

Şekil 3’te yer alan kadın çizmesi, Moğolistan’ın Khovd Eyaleti’ne bağlı 
Altay Dağları’nın Uzuur Gyalan bölgesinde, yaklaşık 2800 metre rakımda bu-
lunan bir mezardan ele geçmiştir. M.S. 9-10. yüzyıla tarihlenen bu buluntu, 
Türk-Moğol bozkır kültürü çerçevesinde değerlendirilmektedir. Yaklaşık 30-40 
yaşlarında bir kadına ait olduğu belirlenen çizme, deri ile keçenin birlikte kul-
lanıldığı karma bir yapıya sahiptir. Kırmızı ve siyah şeritli yün örgüler, burun 
kısmında keçe kaplama ve bilek bölümünde metal tokalı bir bağlama elemanı 
dikkat çekmektedir. Şekilde görülen ayakkabı, mezarda ele geçen özgün parça-
nın restorasyon öncesi durumunu yansıtır (The Siberian Times, 2016).

Erken bozkır toplumlarına ilişkin arkeolojik veriler, İskit döneminde kulla-
nılan ayak giysilerinin çoğunlukla kısa konçlu ve topuksuz biçimde tasarlandı-
ğını; bilek bölümünün bantlarla sabitlendiğini göstermektedir. Bununla birlikte 
Altay Dağları’ndaki yüksek rakımlı mezardan çıkarılan bu örnek, İskit ayakka-
bı repertuarının yalnızca kısa konçlu modellerle sınırlı olmadığını ortaya koyar. 
Söz konusu çizmede diz seviyesine ulaşan uzun konçlu bir yapı görülmekte; 
saya bölümünde yatay şeritler hâlinde dokunmuş yün iplikleri, taban ve konç 
altlarında ise deri kullanımı belirginleşmektedir. Bilek kısmındaki bağlama 
sisteminin bronz hayvan biçimli bir toka ile güçlendirilmiş olması, dönemin 
süsleme anlayışı ile işlevselliği birleştiren teknik yaklaşımını yansıtır. Saya ile 
tabanın birleştiği bölümde görülen çift sıra düzenli dikiş, ustalıklı bir ayakkabı 
işçiliğine işaret eder. Koncun öne eğimli biçimde tasarlanması ise hem hareket 
rahatlığı hem de estetik denge açısından bilinçli bir tercihtir. Bu çizme tipinin 
Türk kültür çevresiyle ilişkili olduğu kabul edilmekte ve günümüz tasarım dün-
yasında da esin kaynağı olduğu bilinmektedir.

Bozkır arkeolojisi, İskit ayak giysilerinin süsleme repertuarına dair önemli 
ipuçları sunmaktadır. Arkeolojik buluntular arasında, İskitlere ait ayak giysile-
rinin özellikle taban ve konç ağızlarında kırmızı keçe süslemeler taşıdığı dikkat 
çeker. Bu örneklerin yanı sıra tamamı keçe malzemeden yapılmış, uzun konç-
lu çorap-çizme türleri de tespit edilmiştir. Bazı bulgularda ise bilekten yukarı 
bölümü deri, tabanı ise keçe olan karma yapılı modeller görülmektedir. D. V. 
Pozdnyakov’un Arzhan 1 ve Arzhan 2 kurganlarına ilişkin yeniden canlandırma 
çizimlerinde bu tür ayak giysilerinin kullanıldığı açıkça görülür. Ayrıca Pazırık 
2 numaralı kurgandan çıkan uzun konçlu keçe çizmelerde konç ucunu çevrele-
yen çok renkli keçe aplikeler bulunması, İskitlerin keçe işçiliğinde estetik süs-
lemeye verdiği önemi göstermektedir (Bknz. Şekil 4), (Çetin, 2025, s. 1439). 

 



142 143

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

Şekil 4. Arzhan-2 kurganının 5 numaralı prens mezarında bulunan erkek ve kadın 
cesedinin D. Pozdnjakov tarafından rekonstrüksiyonu. (Parzinger, 2008, s. 21)

Şekil 3’te yer alan kadın çizmesi, Moğolistan’ın Khovd Eyaleti’ne bağlı 
Altay Dağları’nın Uzuur Gyalan bölgesinde, yaklaşık 2800 metre rakımda 
yer alan bir mezarda bulunmuştur. M.S. 9-10. yüzyıla tarihlenen bu buluntu, 
Türk-Moğol bozkır kültürü bağlamında değerlendirilmektedir. Yaklaşık 30-40 
yaşlarında bir kadına ait olduğu belirlenen çizme, deri ve keçenin birlikte kul-
lanıldığı karma bir yapı sunar. Kırmızı ve siyah renkte şeritli yün örgüler, burun 
bölümünde keçe kaplama ve bilek kısmında metal tokalı bağlama sistemi dik-
kat çekmektedir. Şekilde görülen ayakkabı, mezardan ele geçen özgün parçanın 
restorasyon öncesi durumunu yansıtmaktadır (The Siberian Times, 2016).

Erken bozkır toplumlarına ilişkin arkeolojik veriler, İskit döneminde kulla-
nılan ayak giysilerinin çoğunlukla kısa konçlu, topuksuz ve bilekten bantlarla 
sabitlenen bir form taşıdığını göstermektedir. Bununla birlikte Altay Dağları’n-
daki yüksek rakımlı mezardan çıkarılan bu örnek, İskit ayakkabı repertuarının 
yalnızca kısa konçlu modellerle sınırlı olmadığını ortaya koyar. Söz konusu 
çizmede diz seviyesine ulaşan, uzun konçlu ve karma malzemeli bir yapı gö-
rülmektedir. Saya bölümü yatay şeritler hâlinde dokunmuş yün ipliklerinden 
oluşurken; taban ve konç altlarında deri kullanımı belirginleşmektedir. Bilek 
kısmındaki bağlama sisteminin bronz hayvan biçimli bir toka ile güçlendirilmiş 
olması, dönemin süsleme estetiği ile işlevselliğini bir arada barındıran bir tek-
nik anlayışı gösterir. Saya ile tabanın birleştiği bölgedeki çift sıra düzenli dikiş, 

ustalıklı bir ayakkabı işçiliğine işaret eder. Koncun öne doğru hafif eğimli ta-
sarlanması ise hem hareket kolaylığı hem de estetik bütünlük açısından bilinçli 
bir tercihtir. Bu çizme tipinin Türk kültür çevresiyle ilişkili olduğu genel kabul 
görmekte ve modern ayakkabı tasarımlarına ilham verdiği de bilinmektedir.

Bozkır arkeolojisi, İskit ayak giysilerinin süsleme repertuarına ilişkin önem-
li ipuçları sunmaktadır. Arkeolojik buluntular arasında, İskitlere ait ayak giy-
silerinin özellikle taban ve konç ağızlarında kırmızı keçe süslemeler taşıdığı 
görülür. Bunun yanı sıra tamamen keçe malzemeden yapılmış uzun konçlu 
çorap-çizme türleri de tespit edilmiştir. Bazı örneklerde ise bilekten yukarı bö-
lümü deri, tabanı ise keçe olan karma yapılı modeller mevcuttur. D. V. Pozdn-
yakov’un Arzhan 1 ve Arzhan 2 kurganlarına ilişkin canlandırma çizimlerinde 
bu ayakkabı tiplerinin açıkça görüldüğü ifade edilir. Ayrıca Pazırık 2 numaralı 
kurgandan çıkarılan uzun konçlu keçe çizmelerde, konç ucunu çevreleyen çok 
renkli keçe aplikeler bulunması, İskitlerin keçe işçiliğinde estetik süslemeye 
verdiği önemi göstermektedir (Bkz. Şekil 4; Çetin, 2025, s. 1439).

                                      
Şekil 5.                           Şekil 6.               

  
                           Şekil 7.                                  Şekil 8.

Şekil 5-6-7-8. İskit savaşçılarının en belirgin özelliği” olan kaftanvari 
ceket, pantolon ve çizme üçlüsünde çizmelerin keçe ve deriden yapılmıştır 

(Şeker, 2015, s. 60, 62).



144 145

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

2.4. Erken Dönem Keçe Çizmeler
Keçe çizmelerin tarihsel bağlamda nasıl bir işlev üstlendiğini ortaya koy-

mak açısından arkeolojik kazılardan elde edilen materyaller büyük önem ta-
şımaktadır. Altay Dağları ve Güney Sibirya’daki kurganlarda açığa çıkarılan 
kalıntılar, bu tür ayak giysilerinin yalnızca koruyucu birer nesne olmadığını; 
aynı zamanda sanatsal, törensel ve statü belirten sembolik işlevler taşıdığını 
göstermektedir.

Noin Ula bölgesinde bulunan keçe çizme örnekleri M.Ö. 1. yüzyıla tarihlen-
mekte olup, yüzeylerindeki figüratif ve geometrik süslemeler dikkat çekicidir. 
Polosmak’ın değerlendirmesine göre bu çizme türleri, sahiplerine ait sosyal ko-
numu ve törensel rollerini yansıtan birer kimlik göstergesi niteliğindedir (Po-
losmak, 2001, s. 57). Benzer biçimde Altay bölgesindeki Pazırık kurganlarında 
da zengin bezemelerle işlenmiş keçe çizmeler tespit edilmiştir. Bu buluntular, 
keçe çizmelerin gömü ritüellerinde sembolik anlamlar üstlenen özel nesneler 
olarak da değerlendirildiğini göstermektedir (Polosmak, 2001, s. 59).

19. yüzyılın sonu ile 20. yüzyılın başlarında yürütülen sistematik arkeolojik 
araştırmalarda Pazırık, Başadar, Berel, Tuekta ve Katanda gibi alanlarda yapı-
lan kazılar, keçe ürünlerin olağanüstü derecede iyi korunduğunu ortaya koy-
muştur. Donmuş mezar koşulları, keçe ve deri gibi organik malzemelerin özgün 
dokusunu büyük ölçüde muhafaza etmiştir. Bu kazılarda başlıklar, eyer örtüleri, 
keçe halılar, ince beyaz keçeden yapılmış gömlekler, kalın keçe çoraplar ve 
ayakkabılar ele geçirilmiş; ürünler hem teknik hem estetik açıdan gelişmiş bir 
zanaatkârlığın örnekleri olarak değerlendirilmiştir (Furmanova, 2019, s. 4-5; 
Chebodayeva, Zaripov et al., 2019, s. 25).

Arkeolojik bulgular güncel etnografik verilerle birlikte değerlendirildiğinde 
keçe çizmelerin tarihsel evrimine dair önemli izler sürülebilmektedir. Oktyabr-
skaya’nın Altay bölgesinde yürüttüğü saha araştırmaları, 19. yüzyıl sonların-
da keçe çizmeciliğinin yeniden canlandığını ve bu canlanmanın erken kurgan 
mirasıyla kültürel bir süreklilik oluşturduğunu göstermektedir (Oktyabrskaya, 
2009, s. 115-118). Böylece erken dönem üretim geleneklerinin modern Altay 
kültüründe izlerini sürdürdüğü anlaşılmaktadır.

Keçe çizmeler yalnızca Altay ve Sibirya halklarına özgü değildir. Antik kay-
naklar, benzer kullanım alanlarının Orta Asya’nın farklı bölgelerinde de var 
olduğunu göstermektedir. Herodot, yüksek dağ eteklerinde yaşayan topluluk-
ları tarif ederken kapüşonlu giysiler, uzun pantolonlar ve keçe çizmelerden söz 
eder; bu betimleme keçe çizmelerin bozkır kültürlerinin neredeyse tamamında 
ortak bir giyim unsuru olduğunu düşündürmektedir (Parzinger, 2008, s. 21).

Keçe çizmelerin sert iklim koşulları için ideal bir ayak giysisi olduğu 19. 
yüzyılın literatüründe de vurgulanmaktadır. Hall’un The Book of the Feet adlı 
eserinde, Avrasya’daki göçebe topluluklarda keçe çizmelerin erken dönemler-
den itibaren yaygın biçimde kullanıldığı, özellikle soğuk iklimlerde sağladığı 
yalıtım nedeniyle tercih edildiği belirtilir (Hall, 1847, s. 42).

Tüm bu veriler birlikte değerlendirildiğinde, erken dönem keçe çizmelerin yal-
nızca gündelik yaşamın zorunlu bir parçası olmadığı; aynı zamanda ritüel, kimlik 
ve estetik boyutlarıyla kültürel bir sembol olarak işlev gördüğü anlaşılmaktadır.

2.5. Göktürk ve Uygur Dönemi Keçe Çizmeler
Keçe çizme geleneği, erken bozkır kültürleriyle sınırlı kalmamış; Göktürk 

ve Uygur dönemlerinde yazılı, görsel ve arkeolojik belgelerle izlenebilir hâle 
gelmiştir. Orhun Yazıtlarında çizmeden doğrudan söz edilmese de savaşçı ya-
şam tarzına yapılan vurgu, dayanıklı, yalıtkan malzemelerden yapılmış giysile-
rin zorunluluğunu ima eder. Bölgede bulunan tekstil parçalarının form ve mal-
zeme açısından Noin Ula ve Pazırık buluntularıyla benzerliği, keçe çizmelerin 
bu dönemde de yaygın olduğunu düşündürmektedir (Laufer, 1930, s. 7).

Uygur dönemine ilişkin görsel belgeler, bu sürekliliği açık biçimde orta-
ya koymaktadır. Turfan–Bezeklik Mağara Tapınakları’ndaki fresklerde, uzun 
konçlu ve ucu hafif yukarı kıvrılmış ayakkabılar dikkat çeker. Bu ayakkabıların 
temel malzemesi kesin olarak belirlenmemekle birlikte, bölgenin iklim koşulla-
rı, tekstil gelenekleri ve arkeolojik veriler dikkate alındığında keçenin öncelikli 
seçeneklerden biri olduğu anlaşılmaktadır (Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s. 
11).

Moğolistan ve Çin’in Gansu bölgesindeki kazılarda bulunan ayakkabı par-
çaları, Uygur giyim geleneğiyle biçimsel benzerlikler taşımaktadır. Bu buluntu-
lar, keçe çizmelerin yalnızca gündelik yaşamda değil, aynı zamanda törenlerde, 
dini ritüellerde ve sosyal statüyü ifade eden bağlamlarda da önemli işlevler 
üstlendiğini göstermektedir (Bunn, 2010, s. 84).

Uygurlara ait yazılı ve ikonografik materyaller, keçe çizmelerin hem savaş-
çı sınıf hem de halk arasında yaygın biçimde kullanıldığını doğrulamaktadır. 
Ögel, Uygur giyim kültüründe keçe çizme ve benzeri ayak giysilerinin işlevsel 
olmanın ötesine geçerek kimlik, sosyal statü ve kültürel aidiyet belirten nes-
nelere dönüştüğünü vurgular (Ögel, 1991, s. 178). Keçe çizmelerin konç bi-
çimleri, burun hatları ve süsleme anlayışları, Uygur sanatında görülen estetik 
tercihlerin bir parçası olarak değerlendirilmiştir.



146 147

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

Tüm bu veriler Göktürk ve Uygur dönemlerinde keçe çizme üretiminin, er-
ken bozkır kültürlerinden miras kalan teknik ve estetik birikimle gelişerek daha 
belirgin bir kimlik unsuru durumuna geldiğini göstermektedir. Böylece keçe 
çizmeler hem pratik hem sembolik açıdan Türk kültür tarihinde süreklilik arz 
eden bir giyim unsuru olarak varlığını sürdürmüştür.

2.6. Selçuklu ve Anadolu Döneminde Keçe Çizmeler
Selçuklu döneminde keçe çorap ve çizmeler hem halk arasında hem de as-

kerî sınıfın kullanımında önemli bir yer tutmuştur. Kaynaklarda, Tuğrul Bey’in 
Gaznelilere karşı yürüttüğü seferlerde keçeden yapılmış çizmeler giydiğine 
dair kayıtlar bulunmaktadır (Atlıhan, 1992, s. 54; Somçağ ve Akçakale, 2016, 
s. 217). Bu bilgi, keçenin Selçuklu askerî donanımında koruyucu bir malzeme 
olarak tercih edildiğini göstermektedir.

Orta Asya’dan Anadolu’ya taşınan keçecilik zanaatı, Selçuklu döneminde 
yeni coğrafyanın iklimsel ve kültürel koşullarıyla uyum sağlayarak gelişmiştir. 
Ögel (1991, s. 180), Selçuklu ve Anadolu’da keçenin günlük yaşamda temel 
bir malzeme olduğunu ve özellikle soğuk iklim bölgelerinde keçe giysi ve ayak 
örtülerinin yaygın kullanıldığını belirtmektedir. Bu çerçevede keçe çizmelerin, 
Selçuklu toplumunda hem köylü hem kentli kesimlerce tercih edilen bir kışlık 
ayak giysisi olduğu anlaşılmaktadır.

Anadolu’nun Afyonkarahisar, Konya ve çevre bölgelerinde yürütülen et-
nografik araştırmalar, keçe tabanlı çarık ve çizmelerin Osmanlı dönemine ve 
hatta yakın tarihe kadar uzanan bir süreklilik gösterdiğini ortaya koymaktadır 
(Begiç, 2019, s. 67; Şanlı ve Keçeci, 2019, s. 1152-1153). Bu bulgular, Selçuk-
lu sonrası Anadolu’da da keçe çizme geleneğinin varlığını koruduğunu göster-
mektedir.  

Osmanlı dönemine gelindiğinde ise keçecilik, lonca teşkilatına bağlı örgütlü 
bir meslek dalı hâline gelmiş; serpuştan ayakkabıya kadar pek çok ürünün üre-
timinde keçe ustaları şehir ekonomisinin önemli bir bileşeni olmuştur.

2.7. Günümüzdeki Keçe Çizmeler
Günümüzde keçe çizmeler, özellikle Orta Asya ve Sibirya’nın bazı bölgele-

rinde geleneksel kullanımını sürdüren önemli bir giyim unsurudur. Khamraeva 
ve Usanbaeva’nın (2021) belirttiği üzere Altay, Tuva ve Buryat topluluklarında 

kışlık giyim kültürünün bir parçası olan keçe çizmeler, sanayileşme sonrasında 
gündelik işlevini büyük ölçüde kaybetmiş olsa da törenlerde, halk danslarında 
ve kimlik belirten geleneksel pratiklerde varlığını korumaktadır. Anadolu’da 
ve Orta Asya’da keçe üretim tekniklerini inceleyen Begiç ’in çalışmalarında 
(1999; 2015; 2016; 2017; 2019), keçe çorap ve çizmelerin gerek halk zanaat-
kârlığında gerekse kültürel temsilde önemli bir yere sahip olduğu vurgulan-
maktadır. 

Şeker (2015) ile Somçağ ve Akçakale (2016), keçe ayak giysilerinin tarihsel 
kökenlerine ilişkin değerlendirmelerinde, bu geleneğin günümüz zanaatkâr-
lığında yeniden canlanan bir üretim alanı hâline geldiğini ve özellikle yerel 
ustalar tarafından yaşatıldığını belirtmektedir. Günümüz tasarımcıları ise gele-
neksel keçe çizme formunu çağdaş malzemeler, renk paletleri ve yeni tasarım 
anlayışlarıyla birleştirerek modern bir ürün çeşitliliği ortaya koymaktadır.

Bu alt bölüm, literatürde yer alan güncel kullanım örneklerini özetlemekte 
olup, keçe çizme geleneğinin çağdaş tasarımdaki yansımalarına ilişkin ayrıntılı 
değerlendirmeler 4. bölümde ele alınacaktır.

3. AMAÇ, YÖNTEM
Bu çalışmanın temel amacı, keçe çizmelerin Türk kültür tarihinde üstlendiği 

işlevi tarihsel süreç boyunca izlemek ve bu malzeme–form bütününün kültürel, 
toplumsal ve teknik açıdan geçirdiği dönüşümleri ortaya koymaktır. Araştır-
ma, Orta Asya’daki erken bulgulardan başlayarak Göktürk, Uygur, Selçuklu ve 
Osmanlı dönemlerine, oradan da günümüz etnografik uygulamalarına uzanan 
geniş bir tarihsel dizgeyi ele almaktadır. Böylece keçe çizme geleneğinin hem 
maddi kültür hem sembolik değerler bakımından taşıdığı süreklilik ve değişim-
ler bütüncül biçimde değerlendirilmiştir.

Bu amaç doğrultusunda çalışma, nitel araştırma yaklaşımı içinde yer alan ta-
rihsel analiz, doküman incelemesi ve ikonografik çözümleme yöntemlerine da-
yanmaktadır. Arkeolojik raporlar, kurgan buluntuları, minyatür ve freskler gibi 
görsel belgeler ile modern etnografik çalışmalar birlikte değerlendirilmiş; dö-
nemlerin kültürel bağlamı karşılaştırmalı bir çerçeveyle ele alınmıştır. Çalışma-
nın kapsamı, fiziksel örneklerin sınırlı olduğu dönemlerde ikonografik ve yazılı 
kaynaklarla desteklenmiş; bulguların coğrafi dağılımı ise erişilebilir yayınlar ve 
güvenilir arkeolojik verilerle sınırlandırılmıştır. Bu durum, özellikle erken dönem 
bulgularında doğal koruma koşulları ve yayınlanmamış koleksiyonların erişile-
mezliği nedeniyle araştırmanın önemli sınırlılıkları arasında yer almaktadır.



148 149

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

 4. BULGULAR
Bu bölümde keçe çizmelerin tarihsel gelişimi, arkeolojik buluntular, iko-

nografik belgeler, yazılı kaynaklar ve güncel etnografik veriler ışığında çözüm-
lenmektedir. Bulgular, kronolojik bir bütünlük içinde sunulmuş; erken dönem 
bozkır arkeolojisinden tarihsel sürece göre İskit, Hun, Göktürk, Uygur, Büyük 
Selçuklu, Anadolu Selçuklu ve Osmanlı dönemlerine uzanan kültürel süreklilik 
gösterilmiştir. Bu analiz, keçe çizme geleneğinin yalnızca işlevsel bir giyim 
unsuru olmadığını; aynı zamanda toplumsal kimliği, statüyü ve ritüel kodları 
temsil eden çok boyutlu bir kültürel üretim olduğunu ortaya koymaktadır.

4.1. Erken Dönem Arkeolojik Bulgular: Pazırık, Noin Ula ve İlk 
Keçe Ayak Giysileri
Erken dönem arkeolojik buluntularının ayrıntılı biçimde değerlendirilmesi, 

keçe ayak giysilerinin yalnızca iklime uyum sağlamak için geliştirilmiş pratik 
çözümler olmadığını; aynı zamanda sosyal kimlik, toplumsal statü ve ritüel an-
lam taşıyan nesneler olduğunu göstermektedir. Orta Asya’nın farklı noktaların-
da ele geçen keçe ve deri ayak giysileri, bulundukları mezar bağlamı ve teknik 
özellikleriyle dönemin zanaatkarlık anlayışına ilişkin önemli ipuçları sunar. Bu 
çerçeve, 2.2.1’de özetlenen arkeolojik altyapının ötesine geçerek, keçe ayak 
giysilerinin biçimsel, teknik ve sembolik yönlerinin daha sistematik bir biçim-
de ele alınmasına olanak verir.

Orta ve İç Asya’da bozkır topluluklarının giyim geleneğini oluşturan un-
surların oldukça erken bir dönemde ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. Bu erken 
dönemde giysi formları hem hareket serbestliği sağlamak hem de sert iklim 
koşullarına dayanıklılığı artırmak amacıyla gelişmiştir. Bozkır yaşamına özgü 
giyim birikimi içinde çizme formunun ne zaman ortaya çıktığını kesin olarak 
tespit etmek güç olsa da Çoruhlu’nun değerlendirmeleri bu ayak giysisinin ol-
dukça eski bir geçmişe sahip olduğunu düşündürmektedir. Ona göre, bozkır 
tipinin ayrılmaz parçası durumuna gelecek olan çizme, muhtemelen bu erken 
kültürel dönüşümlerin yaşandığı dönemlerde ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla çiz-
me, yalnızca sadece bir ayak koruyucusu değil, bozkır yaşamının biçimlen-
dirdiği hareketli yaşam tarzının doğal bir uzantısı olarak değerlendirilmelidir. 
Çizmenin erken dönem kullanımına ilişkin bu genel değerlendirmeden sonra, 
Bozkır kültüründe bu ayak giysisinin nasıl bir süreklilik gösterdiğini ortaya 
koyan tarihsel bulgular da son derece dikkat çekicidir. Bozkır kültürünün giyim 
anlayışını belirleyen temel unsurların Orta ve İç Asya’da oldukça erken dönem-

lerde şekillenmeye başladığı anlaşılmaktadır. Arkeolojik ve etno kültürel veri-
ler, Proto-Türk topluluklarından itibaren çizmenin günlük yaşamın ayrılmaz 
bir parçası olduğunu göstermektedir. Çoruhlu’nun yorumuna göre, konar-göçer 
yaşam biçiminin gerektirdiği hareketlilik ve iklim koşulları, çizme formunun 
hem işlevsel hem de kültürel bir kimlik göstergesi olarak erken dönemlerde 
ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu ayak giysisi, daha sonraki dönem-
lerde Göktürkler, Uygurlar ve çeşitli bozkır toplulukları tarafından farklı çeşit-
leriyle benimsenmiş; kullanım alanı genişledikçe biçimsel özellikleri de yerel 
gereksinimlere göre çeşitlenmiştir. Bugün Anadolu’da görülen çizme tiplerinin 
eski örneklerle kurduğu benzerlikler, bu geleneğin uzun süre boyunca yalnızca 
korunmadığını, aynı zamanda kültürel devamlılığın güçlü bir göstergesi duru-
muna geldiğini ortaya koymaktadır (Çoruhlu, 2002, s. 185-186).

Arkeolojik kayıtlar, keçe kullanımının Avrasya bozkırlarında çok eski dönemle-
re dayandığını ve farklı toplulukların hem giysi hem de barınma gereksinimlerinde 
bu malzemeyi geliştirdiklerini ortaya koyar. Laufer’in değerlendirmeleri, keçenin 
yalnızca bir giyim malzemesi değil, çevresel koşullara uyum sağlayan bütüncül bir 
yaşam teknolojisi olduğunu vurgular (Laufer, 1930, s. 5). Bu bilgi, özellikle sert 
iklim kuşaklarında yaşayan toplulukların keçe tabanlı ayak koruyucularını işlevsel 
olduğu kadar kültürel bir unsur olarak benimsediklerini düşündürür.

Noin Ula kurganlarında belgelenen buluntular, keçe ve derinin birlikte kul-
lanımının, erken dönem ayak giysilerinde tercih olduğunu ortaya koymaktadır. 
Bu kurganlarda bulunan geniş konçlu ve pigmentlerle renklendirilmiş çizme 
örnekleri, yüzeyde uygulanan keçe aplike süslemeleri ve taban–konç ilişkisiyle 
dikkat çeker (Bknz. Şekil 9). Söz konusu nesnelerin çoğunun üst statü bireylere 
ait mezarlardan gelmesi, ayak giysilerinin toplumsal hiyerarşi içinde sembolik 
bir anlam taşıdığına işaret eder. Polosmak’ın Altay bölgesindeki Ukok kurgan-
larında yaptığı çalışmalar da benzer biçimde, ayak giysilerinin yalnızca pratik 
kullanım değil, ritüel bağlam ve statü göstergesi olarak da değerlendirildiğini 
ortaya koymaktadır (Polosmak, 2001, s. 57-59).

Altay Dağları’ndaki Pazırık kurganları ise, keçe işçiliğinin çeşitliliğini bel-
geleyen çok zengin örnekler sunar. Bu mezarlarda ele geçen büyük boyutlu 
duvar halıları, aplikeli keçe paneller, keçe döşemeler ve uzun keçe çorap, toz-
luklar, dönemin teknik düzeyini ve estetik anlayışını anlamada temel referans 
niteliğindedir. Her ne kadar Pazırık kurganlarında ayakkabı, çizme formunda 
bir buluntu tespit edilmemiş olsa da keçe işçiliğinin gelişmişliği bu malzemenin 
ayak giysilerinde nasıl kullanılabileceğine dair önemli ipuçları verir. Böylelikle 
Pazırık, ayak giysilerinin biçimsel izlerini doğrudan sunmaktan çok, keçe tek-
nolojisinin bütüncül yapısını anlamaya katkı sağlayan bir merkez hâline gelir.



150 151

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

 

   
Şekil 9. Altay Dağları’ndaki Pazırık Kültürü (MÖ 4.-3. yüzyıllar) mezarların-
dan çıkarılan restore edilmiş keçe çizme ve çoraplar. Hermitaj Müzesi Kolek-

siyonu (Polosmak ve Barkova, 2005, s. 148)

Pazırık kurganlarında çizme formunun doğrudan ele geçmemiş olması, dö-
nemin ayak giysilerine ilişkin tüm bilgilerin eksik olduğu anlamına gelmez. Bu 
boşluğu kısmen dolduran veriler, Orta Asya’nın erken Budist duvar resimlerin-
de görülmektedir. Grünwedel’in Kızıl ve Kumtura mağaraları üzerine yaptığı 
incelemelerde, diz altına kadar uzanan pantolonlarla birlikte “Filzstiefel” ola-
rak tanımladığı keçe çizmelerin açık biçimde betimlendiği görülür (Grünwedel, 
1912, s. 127). Bacağı sıkıca saran uzun konçlu bu çizme tasviri (Bknz. Şekil 
10a), arkeolojik buluntuların sunamadığı biçimsel detayların ikonografik yol-
dan takip edilebildiğini göstermekte; ayrıca keçe çizmelerin erken dönem Orta 
Asya kültürlerinde hem pratik hem de estetik bir unsur olarak kullanıldığını 
doğrulamaktadır. Kızıl A Mağarası’nda görülen Vajrapāṇi tasvirinde, figürün 
bacaklarını tamamen saran ve pantolon paçalarının içine sokulan uzun çizmeler 
dikkat çeker. Baldırdaki bantlı yapı, bozkır topluluklarının erken dönem çiz-
me tipolojisiyle büyük benzerlik göstermektedir (Grünwedel, 1912, Şekil 89). 
Vajrapāṇi’yi betimleyen görsel, Grünwedel’in 1912 tarihli (Fig. 89) numaralı 
çiziminden alınmıştır. Çizimin günümüzde okunabilirliğini artırmak amacıyla 

dijital temizleme ve netleştirme uygulanmış hali esas alınarak değerlendirme 
yapılmıştır (Şekil 10b).

 

Radloff’un Altay bölgesindeki Katanda mezarlıklarında yürüttüğü kazı-
lar da keçe ayak giysilerinin erken dönem biçimlerine ilişkin önemli veriler 
sunar. Araştırmacı, Demir Çağı’na tarihlenen bir mezarda konç kısmı yukarı 
doğru katlanmış, keçeden yapılmış bir çizme ya da çorap parçası tespit etmiş-
tir. Buluntunun yanında dar paçalı bir pantolonun da ele geçmiş olması, bu 
ayak giysisinin dönemin tipik giyim kombinasyonu içinde değerlendirildiğini 
göstermektedir. Aynı bölgede bulunan başka bir mezarda ise kadın iskeletinin 
ayağında bakırla süslenmiş bir ayak giysisinin (muhtemelen keçe çorap) yer al-
dığı belirtilmektedir. Bu durum, keçe tabanlı ayak giysilerinin yalnızca iklimsel 
gereklilik değil, aynı zamanda süsleme ve toplumsal kimlik açısından da işlev 
kazandığını düşündürmektedir (Çoruhlu, 2002, s. 191; Radloff, 1994, s. 129, 
170-171).

Şekil 10a. Vajrapāṇi (koruyucu 
tanrı), Kızıl Mağarası, A hücresi

Kaynak: Grünwedel, 
Altbuddhistische Kultstätten in 

Chinesisch-Turkestan (Berlin, 1912, 
s.45)

Şekil 10b. Şekil X. Vajrapāṇi 
tasviri (A. Grünwedel, 1912, Fig. 

89’un dijital olarak iyileştirilmiş ve 
netleştirilmiş versiyonu)



152 153

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

4.2. İskit Dönemi Keçe Çizmeler (MÖ 7.-3. yy)
Arkeolojik araştırmalar ve antik yazılı kaynaklar, İskit toplumunda keçenin 

yalnızca barınak donanımında değil, giyim-kuşamda da belirleyici bir malze-
me olduğunu göstermektedir. Herodot’un aktarımında İskitlerin keçe başlık-
lar, kaftanlar ve çadırlar ürettiği belirtilirken, Gulyaev (2005) kuzey Karadeniz 
bozkırlarındaki buluntuların keçe işçiliğinin gelişmiş niteliğini ortaya koydu-
ğunu vurgular. Özellikle Pazırık kurganlarında donmuş halde korunan organik 
eserler arasında, yüksek konçlu beyaz keçe çizmeler ve kalın keçe botlar dikkat 
çekmektedir. Bu örnekler, İskitlerin soğuk iklim koşullarına uyum sağlamak 
amacıyla keçeyi işleyerek dayanıklı ayakkabılar ürettiklerini göstermektedir. 
Keçe çizmelerin yanı sıra, keçe ile kaplanmış kürk giysiler, keçe işlemeli çan-
talar ve çeşitli ev gereçleri de aynı kültürel bütünün parçaları olarak değer-
lendirilir. Dolayısıyla keçe, İskit yaşamında hem işlevsel bir malzeme hem de 
toplumsal kimliği yansıtan bir unsur olarak çok yönlü bir kullanıma sahiptir 
(Gulyaev, 2005; Khusainova et al., 2021, s. 3). 

İskitler, ayrıca keçe çizme kültürünün hem teknik hem sembolik açıdan en 
zengin örneklerini sunan topluluklardan biridir. İskit giyim sisteminin üç te-
mel unsuru, “kaftan, pantolon ve çizme” bozkır yaşamının gerekliliklerine tam 
uyum sağlamaktadır.  İskitlerde çizme: yüksek konçlu, çoğu kez keçe gövdeli, 
uçları yukarı kıvrık, süvari kullanımına uygun bir formdadır.

Yaşar Çoruhlu (2002, s. 188), İskit keçe çizmelerinin yalnızca iklimsel zo-
runluluktan doğmadığını; aynı zamanda törensel kimlik, sosyal statü ve aidiyet 
sembolizmi taşıdığını vurgular. İskit toplumlarında görülen keçe giyim kültürü-
nün temel biçim ve teknik özellikleri, Hun döneminde de büyük ölçüde devam 
etmiştir. Bu süreklilik, Orta Asya bozkır kültürünün ortak malzeme anlayışını 
göstermesi bakımından önemlidir.

4.3. Hun Dönemi Keçe Çizmeler
M.Ö. 1. binyılda Kuzey Çin sahasında varlık gösteren ve Çin kaynakların-

da Hsiung-nu/Hiyon-nu olarak anılan Asya Hunları, bozkırın atlı-göçebe yaşam 
düzenini benimsemiş; ortak töre, inanç ve gelenekleri bulunan, geniş bir coğ-
rafyada Türkçe konuşan en eski Türk toplulukları arasında kabul edilmektedir 
(Çağıl, 2009, s. 2). Orta Asya bozkır kültüründe keçe, yalnızca bir malzeme de-
ğil, gündelik yaşamla ritüel yaşam arasında köprü kuran temel bir unsur olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Arkeolojik buluntular ve erken dönem etnografik veriler, 
Türk topluluklarının keçeyi iklim koşullarına uyum sağlamada, barınma düzeni 

oluşturmada ve sembolik anlam üretmede yoğun biçimde kullandıklarını göster-
mektedir. Özellikle beyaz keçenin kutsal kabul edilmesi, yöneticilerin tahta çıka-
rılırken bu malzeme üzerine oturtulması ve bazı geçiş ritüellerinde keçe ürünlerin 
tercih edilmesi, malzemenin toplumsal hafızadaki yerini açıkça ortaya koymak-
tadır. Bozkır yaşamının hareketliliği çadır, heybe, eyer örtüsü, yaygı, başlık ve 
giyim unsurlarında keçenin tercih edilmesini zorunlu kılmış; aynı zamanda keçe, 
çoban kültürü, savaşçı kimlik ve sosyal statüyle bağlantılı bir kimlik göstergesi-
ne dönüşmüştür. Hunlardan itibaren izlenebilen bu gelenek, daha sonraki Türk 
topluluklarında da süreklilik göstermiştir (Khusainova et al., 2021, s. 92-95).

Hun toplulukları bozkır yaşamına uyum sağlayan yerleşim düzenleri ve 
gündelik eşyalarıyla, Orta Asya keçe kültürünün en erken ve belirgin temsilci-
lerindendir.  Pazırık, Noin-Ula, Berel ve Katanda kurganlarında açığa çıkarılan 
keçe eyer örtüleri, heybe parçaları, hayvan figürlü pano ve tös/ongun niteli-
ğindeki ritüel keçe formları da Hun sanatında keçenin hem pratik hem sembo-
lik bir malzeme olarak yer aldığını göstermektedir (Ergenekon, 1999; https://
ekitap.ktb.gov.tr/TR-78807/hunlar-doneminde-tepme-kececilik.html, erişim 
tarihi: 27.11.2025).

Hun toplumunun gündelik yaşamında koyun, atın hemen ardından gelen en 
temel hayvancılık unsuruydu. Beslenmeden giyime kadar pek çok alanda kul-
lanılan koyun; eti, sütü, yapağısı ve derisiyle vazgeçilmez bir kaynak niteliği 
taşımaktaydı. Buna karşılık büyükbaş hayvanların kılları dokuma için elverişli 
olmadığından, bu durum Türk topluluklarında keçecilik geleneğinin gelişmesine 
zemin hazırlamıştır. Göçebe yaşam koşullarında hafif, kolay taşınabilir ve hızlı 
üretilebilen malzemeler büyük önem taşıdığından, yünden elde edilen keçe uzun 
süre en pratik giyim malzemesi olarak benimsenmiştir (Kırzıoğlu, 1993, s. 187).

Hunlara ait bulgular, keçe çizme geleneğinin “Türk tipi giyim sistemi” ile 
doğrudan bağlantılı olduğunu göstermektedir. Ertaş, (2017, s. 50), Asya Hun 
Devleti Döneminde: keçe çizme, keçe çorap, keçe başlık gibi unsurların yaygın 
olduğunu, çizmelerin çoğunda keçenin gövde, derinin taban olarak kullanıldı-
ğını, tepme tekniklerinin gelişmiş olduğunu belirtir. Ayağa edük/çizme giyer-
lerdi, (Bknz. Şekil 11).  

Stein’in Turfan kazılarında bulduğu keçe ayakkabı parçaları da Hun kulla-
nımına işaret eder (Laufer, 1930, s.11). Hun çizmeleri, atlı yaşamın gerektirdiği 
gibi: dar paça pantolonla uyumlu, diz altına kadar uzanan, dayanıklı tabanlı, 
giyim sisteminin parçasıdır. Hun toplumunun gündelik yaşamında en yaygın ve 
işlevsel tekstil malzemesinin keçe olduğu görülmektedir. Arkeolojik ve etnog-
rafik veriler, topluluğun özellikle kadın nüfusunun önemli bir bölümünün keçe 



154 155

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

üretiminde aktif rol aldığını göstermektedir. Bu nedenle, henüz arkeolojik bu-
luntular gün yüzüne çıkmadan önce bile Hunların giyim kuşam kültüründe keçe 
kullanımının son derece yaygın olduğu, hatta pek çok giysi ve aksesuarın bu 
materyalle üretildiğinin öngörülebileceği anlaşılmaktadır (Ertaş, 2017, s. 38). 

Kurgan buluntularının ilk değerlendirmelerinde, mezarların coğrafi konumu 
nedeniyle eserlerin Hun kültürüne ait olabileceği düşünülmüş; ancak mezarlar 
içinden çıkarılan tekstil ürünlerinin ayrıntılı incelenmesi bu ilişkinin maddi ka-
nıtlarla da desteklenmesini sağlamıştır. Nitekim Pazırık kurganında ele geçirilen 
bir gömleğin, Noin-Ula buluntuları arasında yer alan bir başka gömlekle biçimsel 
ve teknik açıdan büyük benzerlik göstermesi, iki bölgedeki topluluklar arasında 
kültürel bir akrabalığa işaret etmektedir. Türk kültüründe “kaftan” olarak adlan-
dırılan uzun elbise tipinin farklı kurganlarda aynı üslup özellikleriyle karşımıza 
çıkması da bu bağlantıyı güçlendirmektedir. Ayrıca Pazırık ve Noin-Ula kurgan-
larında tespit edilen keçe çoraplar, çizmeler, düğümlü kuşaklar ve diğer tekstil 
kalıntıları, söz konusu kültürlerin birbirleriyle olan yakın ilişkisini somut biçimde 
destekleyen veriler sunmaktadır (Ögel, 2014, s. 65, akt. Ertaş, 2017, s. 41).

Şekil 11.  Asya Hun Dönemi Keçe ve deri karışımı Çizme Örneği
 (Ertaş, 2017, s. 90).

4.4. Göktürk ve Uygur Dönemi Bulguları
Göktürkler, Orta Asya bozkır kültürünün hem teknik hem de sembolik yön-

lerini en belirgin şekilde koruyan topluluklardan biridir. Arkeolojik ve yazı-
lı kaynaklar, keçenin bu dönemde yalnızca gündelik yaşamın bir parçası ol-
madığını; törenlerden barınmaya, ordudan kutsal sembollere kadar çok geniş 
bir alanda kullanıldığını göstermektedir (Ergenekon, 1999; https://ekitap.ktb.
gov.tr/TR-78808/gokturkler-doneminde-tepme-kececilik.html, erişim tarihi: 

27.11.2025). Göktürkler dönemine ait doğrudan keçe çizme örnekleri arkeolo-
jik olarak sınırlı sayıda belgelenmiş olsa da dönemin kaya resimleri ve yazıtları 
bu tür giysilerin varlığına güçlü biçimde işaret eder.  

Göktürkler keçe veya deriden yapılmış çizmeler giyerlerdi ve bu çizmeler 
daha sonra İslam dünyasında da kullanılmıştır. Göktürk heykellerinin giyim tarz-
larının Anadolu Selçukluları için yol gösterici olduğu söylenebilir (Erkan, 2010, s. 
1248). Okladnikov ve Zaporojskaya’nın Göktürk figürleri üzerindeki incelemele-
ri, bu dönemde keçe çizmelerin, keçe başlıkların ve keçe içliklerin kullanıldığını 
göstermektedir. Göçebe yaşam tarzı ve iklim koşulları düşünüldüğünde, keçenin 
hafifliği ve sıcak tutma özelliği özellikle ayak giysileri için önemli bir avantaj 
sağlamıştır. Bu nedenle Göktürk çizmeleri çoğu zaman keçe–deri kombinasyo-
nundan oluşan, yüksek bilekli ve at binmeye uygun formdadır (Okladnikov ve 
Zaporojskaya, 1959, akt. Ergenekon, 1999; https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78808/
gokturkler-doneminde-tepme-kececilik.html erişim tarihi: 27.11.2025). Bu kul-
lanım, erken Türk topluluklarında keçenin her alanda işlevsel bir malzeme oldu-
ğunu göstermektedir. Çin kaynaklarının aktardığına göre Göktürkler hem yaşam 
alanlarında hem de kişisel donanımlarında keçeden yararlanmış; özellikle ayak 
giysisi olarak keçe çizme ve çarık giydikleri, ayrıca başlık olarak börk kullandık-
ları belirtilmektedir (Okladnikov ve Zaporojskaya, 1959; akt. Ergenekon, 1999; 
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78808/gokturkler-doneminde-tepme-kececilik.html, 
erişim tarihi: 27.11.2025). Bu tespitler, keçe çizmelerin bozkır toplumlarının 
günlük yaşamında işlevsel bir yere sahip olduğunu ve bu geleneğin daha sonraki 
Türk kültür çevrelerine aktarılmış olabileceğini göstermektedir.

Uygurların kökeni, Çin kaynaklarında MÖ Dink-ling ve MS 4. yüzyıldan 
sonra T’ie-le isimleriyle anılan topluluklara dayandırılmaktadır. Selenga Nehri 
çevresinde yaşayan Uygur boyları, Göktürk egemenliğinin ardından 745 yılın-
da kendi siyasi yapılanmalarını oluşturarak Uygur Devleti’ni kurmuşlardır (Er-
genekon, 1999; https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78808/gokturkler-doneminde-tep-
me-kececilik.html, erişim tarihi: 27.11.2025.). 

Uygurların ataları göçebeydi. Gelenek ve görenekleri, başka göçebe etnik 
gruplardan farklı değildi Bugün Doğu Türkistan’da yaşayan Uygur toplulukla-
rında, atadan kalma keçe üretim teknikleri hala sürdürülebilmektedir. Ev teks-
tili, döşeme, yatak örtüsü ve günlük kullanım eşyalarının üretiminde yün keçe 
yaygın biçimde değerlendirilmektedir (CRI, 2013, erişim tarihi: 19.112025). 

Türk toplulukları, Çin kaynaklarında kao-ch’e olarak geçen dört tekerlekli 
kağnılarıyla, yazın hayvanlarını otlattıkları yaylalara; kışın ise surlarla çevrili 
yerleşimlere gidip gelen hareketli bir yaşam sürdürmüştür. Kış aylarında bu sur 



156 157

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

içlerine kubbeli veya kümbet biçimli otağlar kurulmuş, bunların yanı sıra çadır 
formunu andıran ahşap barınaklar da inşa edilmiştir. Havaların ısınmasıyla bir-
likte “kerekü“ adı verilen katlanabilir çadırlar kağnılara yüklenerek yaylalara 
taşınmış ve gerektiğinde yol üzerinde yeniden kurulmuştur. Bu göçler sırasında 
topluluklar yalnızca çadırlarını değil; çok renkli keçe örtüler, kilimler, işleme-
li kumaş parçaları, göçebe yaşama uygun kaftan ve çakşırlar, keçe veya deri 
çizmeler, börkler, kemerler, süs eşyaları ile at koşum takımlarını da yanlarında 
götürmüştür. Böylece kağnılı boyların maddi kültürünü oluşturan pek çok eşya, 
mevsimsel hareketlilik içinde sürekli olarak taşınmış ve gündelik yaşamda iş-
levsel bir rol oynamıştır (Ergenekon, 1999: https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78808/
gokturkler-doneminde-tepme-kececilik.html, erişim tarihi: 27.11.2025).

Uygur sanatında, sosyal yaşamda kullanılan keçenin yansımaları, fresk ve 
tablolardan izlenebilmektedir (Yalçınkaya, 2011, s. 1932). Uygur döneminde, 
Bezeklik Mağazaları’ndaki fresklerde (Şekil 12), yukarıya doğru kıvrık burun-
lu ve diz altına kadar uzanan çizmeler dikkat çeker. Bu çizimlerdeki ayakka-
bılar, bölgenin iklimsel koşulları ve yaşam biçimi göz önüne alındığında, keçe 
malzeme ile üretilmiş olabilir (Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s. 11). Öte 
yandan Bunn’un tipolojik karşılaştırmalara dayanan çalışmaları, bu döneme ait 
bazı buluntuların yalnızca gündelik hayatta değil, dini ve törensel ritüellerde de 
kullanıldığını ortaya koymaktadır (Bunn, 2010, s. 84).

  
Şekil 12. Uygur prensi, cübbe v e başlıklarıyla Uygur prensleri, Bezeklik ‘ten 
(Tarım havzası, Turfan yakınları) 8. ve 9. yüzyıla ait duvar resmi Uygur prensi 

freski, Kara-Hoça (Karahoço) Hanlığı dönemine ait olup Wikimedia Com-
mons arşivinden alınmıştır (“Uighur Prince Fresco,” n.d.).

Uygur dönemine tarihlenen kazılarda, keçe ayakkabı kullanımına ilişkin önemli 
bulgular elde edilmiştir. Kotan Nehri çevresindeki 8.-9. yüzyıla ait bir keçe ayakka-
bının üzerindeki yarım dairelerden oluşan balık pulu biçimli dikiş süslemesi, döne-
min tekstil bezemelerinde yaygın olan geometrik-ritmik anlayışı yansıtır. Şekil ve 
malzeme bakımından diğer keçe çizme örnekleriyle paralellik gösteren bu buluntu, 
Uygurların keçe giyimde geliştirdiği teknik çeşitliliğin önemli bir kanıtıdır. Şaman 
geleneği içinde kullanılan çizmeler, diğer örneklerden farklı olarak açık bir sem-
bolik dil taşımalarıyla dikkat çeker. Bu çizmeler çoğu zaman, yeniden doğuş, dö-
nüşüm veya koruyucu güçlere gönderme yapan motiflerle bezenmiştir. Sibirya’da 
kaydedilen bazı şaman çizmelerinde, ayak kemiklerinin şeritler hâlinde stilize edil-
mesi bu sembolik anlamın çarpıcı bir örneğidir. Benzer bir kullanımın Türk kökenli 
Darkhat topluluklarında da görüldüğü, Dioszegi’nin çalışmalarıyla ortaya konmuş-
tur. Aynı ikonografik yaklaşım Tuva Türk şamanlarında da karşımıza çıkar; Tuva 
Kızıl Müzesi’nde yer alan bir örnekte bacak ve ayak kaslarının şeritsel düzenleme-
ler şeklinde sembolleştirildiği tespit edilmiştir. Bu benzerlikler, şaman çizmelerinin 
yalnızca bir giysi değil, ritüel ve kozmolojik anlamlar yüklenen birer kült nesnesi 
olduğunu göstermektedir. (Çoruhlu, 2002, s. 192-193).

Nitekim Sibirya ve Alaska şamanik topluluklarını inceleyen Fitzhugh ve 
Crowell (1988) ile Darkhat Şamanizm’ini ayrıntılı biçimde ele alan Dioszegi 
(1963), şaman ayak giysilerinin çoğu zaman ruhani yolculuğun, beden-ruh dö-
nüşümünün ve koruyucu güçlerin bir temsili olarak kullanıldığını göstermektedir.

Bu döneme ilişkin literatür 2.5 ve 2.6 bölümlerinde özetlenmiş olsa da ar-
keolojik ve ikonografik verilerin birlikte değerlendirilmesi keçe çizmelerin 
Göktürk ve Selçuklu dönemlerinde geçirdiği biçimsel değişimleri daha açık 
biçimde ortaya koymaktadır.

4.5. Büyük Selçuklu-Anadolu Selçuklu ve Osmanlı Döneminde 
Keçe Çizmeler
Büyük Selçuklu dönemi, Orta Asya bozkır geleneğinin İslami çevreyle kar-

şılaşmasına rağmen giyim-kuşamda sürekliliğin belirgin biçimde korunduğu 
bir süreçtir. Guliyeva ve Meydan, Selçuklu saray figürlerini Göktürk ikonogra-
fisiyle karşılaştırdıkları çalışmada özellikle ‘şalvar-çizme’ kombinasyonunun, 
belden kemerli dış giysi tiplerinin ve erkek figürlerinde kemer-aksesuar dü-
zeninin erken Türk devletleriyle büyük benzerlik gösterdiğini belirtir. Bu bul-
gular, Selçuklu giyim kültürünün Orta Asya kökenli biçimlerle yapısal bağını 
sürdürdüğünü ortaya koymaktadır.  Kaynaklarda kadın ve erkeklerin, üst beden 



158 159

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

giysilerinde, önden açık bırakılan ve belde kemerle toplanan entari ve kaftan 
türü kıyafetler giydikleri, kadınların çoğunlukla ayak giysilerinde, deri ve keçe 
çizmelerin yanı sıra yemeni türü daha hafif ayakkabılar kullanıldığı belirtil-
mektedir. Nişabur’un 1038 yılında Tuğrul Bey tarafından alınışıyla ilgili tasvir, 
Selçuklu hükümdarının giyim-kuşam unsurlarının dönemin elit kültürüne dair 
önemli ipuçları sunduğunu göstermektedir. Kaynakta, Tuğrul Bey’in başında 
ketenden sarılmış bir sarık (asabe-i tuzî), üzerinde ise uzun kollu, etek kısmı 
yere doğru inen ve önden düğmeli bir giysi (kabâ-yı mulham) bulunduğu be-
lirtilir. Bu betimlemede hükümdarın ayağında keçe çizme kullanması özellikle 
dikkate değerdir (Bknz. Şekil 13-14). Ayrıca kolunda gerilmiş bir yay taşıdığı 
ve kemerine üç ok taktığı ifade edilmiştir (Sümer, 2016: 77). Bu anlatım hem 
Selçuklu aristokrasisinin giyim geleneğini hem de askeri-siyasi temsil biçimle-
rini somut biçimde belgelemektedir (Guliyeva ve Meydan, 2020, s. 176-179).

   
Şekil 13. Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’i taht üzerinde tasvir eden 
minyatürde giyim-kuşam biçimi. Topkapı Sarayı Müzesi 1653-3 (304 B) 
(Topkapı Sarayı Müzesi, H. 1653-3/304 B, akt. Wikimedia Commons)

Şekil 14. Selçuklu hükümdarı III. Tuğrul’un Taht üzerinde diğer bir tasvirinin 
bulunduğu alçı pano, 12. yüzyılın 2. yarısı, Philadelphia Müzesi, (https://

rugrabbit.com/content/seljuqs-met, 17.11.2025).

Türklerin Orta Asya’dan Anadolu’ya göç etmesiyle birlikte keçe kullanımı 
da bu yeni coğrafyaya taşınmış; özellikle Selçuklu dönemiyle beraber, keçe çiz-
meler hem askeri hem de gündelik yaşantının bir parçası haline gelmiştir. Sel-
çuklu minyatürlerinde betimlenen savaşçılar, çoğunlukla uzun konçlu ve sağ-
lam yapılı çizmelerle resmedilmiştir. Bu çizmelerin üretiminde keçe tabanların 
yaygın biçimde tercih edildiği, bazılarının ise dayanıklılık açısından deriyle 
desteklendiği anlaşılmaktadır (Seyirci ve Topbaş, 1999, s. 582).

11. yüzyıl ortalarından itibaren Anadolu’ya yönelen Türk boylarının, 1071 
Malazgirt Zaferi sonrasında bölgeye yerleşmesi, Orta Asya’dan taşınan mad-
di kültür unsurlarının Anadolu’da kök salmasına olanak vermiştir. Bu aktarım 
içerisinde tepme keçe geleneği hem gündelik yaşam hem de askerî ve tören-
sel pratikler açısından önemli bir yer edinmiştir. Anadolu Selçuklu kültürü, 
eski inanç sistemlerinden (Şamanizm, Maniheizm, Budizm) İslâmî anlayışa 
geçişin izlerini taşıyan karma bir yapıya sahiptir. Bu geçiş sürecinde pek çok 
gelenek dönüşüme uğramış olsa da keçe kullanımının sürekliliği dikkat çeki-
cidir. Kaşgarlı Mahmud’un Dîvânu Lugâti’t-Türk’te belirttiği üzere çadırların 
ve göç örtülerinin keçeden üretilmesi, bu malzemenin hem dayanıklılığı hem 
de taşınabilirliği nedeniyle Türk topluluklarında temel bir ihtiyaç malzemesi 
olduğunu gösterir. Kaşgarlı, bu keçe örtülerin sık dikişlerle birleştirildiğini ve 
güveden korunmak için düzenli olarak silkelenmesi gerektiğini ifade eder; bu 
bilgi Anadolu Selçuklu çadır kültürünün Orta Asya’daki pratiğin devamı oldu-
ğunu kanıtlar.  Giyim-kuşam açısından bakıldığında Selçuklular, İslam öncesi 
Türk giyim anlayışının büyük bölümünü sürdürmüşlerdir. Kaftan, çakşır, börk 
ve çizme gibi unsurların biçimsel özellikleri büyük ölçüde korunmuş; yalnız-
ca malzeme ve bezeme anlayışında dönemsel farklılaşmalar görülmüştür. Bu 
dönem kaynakları, yünden hazırlanan keçenin özellikle çizme, çorap, kuşak 
ve başlık gibi parçalarda tercih edildiğini; dokumacılıkta ipek, pamuk ve deve 
yününün öne çıktığını aktarmaktadır. Tepme keçeden yapılan çizmeler ise Hun-
lardan bu yana sürdürülen bir uygulamanın devamıdır. Büyük Selçuklu Sultanı 
Tuğrul Bey’in 1038’de Nişabur’a girişinde ayağında keçe çizmeler bulundu-
ğunun kaynaklarda aktarılması, Selçuklu elitinin de bu geleneği sürdürdüğünü 
göstermektedir. Aynı şekilde Varka ve Gülşah minyatürlerinde savaş sahnele-
rinde (Bknz. Şekil 15a-15b) keçe çizmelerin açık şekilde tasvir edilmesi, bu 
kullanımın sanatsal betimlemelerle doğrulandığını göstermektedir (Ergenekon, 
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78810/anadolu-selcuklulari-doneminde-tepme-ke-
cecilik.html, erişim tarihi: 27.11.2025). 

 



160 161

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

Şekil 15a. Varka’nın Gülşah için mücadelesi, 1250’li yıllarda Anadolu’da 
çizilmiştir. Soldaki figürün adı Rabi, ortadaki Varka, sağdaki ise Gülşah’tır, 

(Orijinal eser Topkapı Sarayı Müzesi Koleksiyonu. Şekil 15b. Rabi’nin Gülşah 
için verdiği mücadele, Varka ve Gülşah Minyatürü, 13. yy, (Bu çalışmada kul-

lanılan görseller Wikimedia Commons üzerinden erişilen dijital kopyadır .

Keçe kullanımının Selçuklu dönemindeki ayak giysilerine yansımasını 
gösteren en önemli yazılı tanıklıklardan biri Kaşgarlı Mahmud’dur. Divânu 
Lugâti’t-Türk’te, keçenin nasıl üretildiğine ilişkin kısa bir not düşerek, yünün 
ayakla sıkıştırılarak keçeye dönüştürüldüğünü ima eder. Bir pasajında, “bana 
Türkmenlerin çizme yapımında kullandıkları keçeyi teperken yardım etti” bi-
çimindeki ifadesi, keçe üretiminde uygulanan temel tekniğe işaret eder. Ancak 
Kaşgarlı, bu bilgiyi aktarmasına rağmen sürecin ayrıntılarına fazla değinmez; 
yalnızca keçeleştirme için hazırlanan yüne kısaca temas eder, fakat bu hazırlı-
ğın hangi aşamalardan geçtiğini açıklamaz. Bu durum, 11. yüzyılda keçe üreti-
minin Türk toplulukları arasında zaten bilinen ve ayrıntıya gerek duyulmayan 
bir zanaat olduğunu düşündürmektedir (Genç, 1997, s. 16). Ögel’in değerlen-
dirmelerine göre, Divanü Lügati’t-Türk’te yer alan bilgiler Türklerin keçeyi 
günlük yaşamlarında çok yönlü biçimde kullandıklarını ortaya koymaktadır. 
Kaynakta aktarıldığına göre, özellikle “oyma” olarak adlandırılan Türkmen ke-
çelerinden çizme yapıldığı, “caydam” denilen özel tür bir keçenin ise yağmur-
dan korunmak amacıyla bir çeşit örtü veya yağmurluk olarak değerlendirildiği 
anlaşılmaktadır. Ayrıca keçenin yatak içi dolgu malzemesi olarak, bunun yanı 
sıra börk, kaftan, pelerin, ayakkabı ve benzeri pek çok giyim-kuşam unsurunda 
temel bir malzeme şeklinde kullanıldığı ifade edilmektedir (Ögel, 1978, s. 14-
16).

Anadolu Selçukluları döneminde Konya, keçe üretiminin başlıca merkez-
lerinden biri olmuştur. Sahip Ata Külliyesi’nde yer alan “keçecilik” bölümü, 
bu sanatın kurumsal bir zanaat kolu olarak varlığını ortaya koyar (Ergenekon, 
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78810/anadolu-selcuklulari-doneminde-tepme-ke-
cecilik.html, erişim tarihi: 27.11.2025).

Selçuklu ve Osmanlı döneminde barışta ve savaşta keçe önemini korumuş-
tur. Selçuklu döneminde keçe çizmeler askeri sınıf başta olmak üzere toplumun 
farklı kesimlerinde yaygın bir kullanım alanına sahipti. Çizmenin diz altına 
kadar uzanan yapısı hem koruyuculuk hem de hareket kolaylığı sağlamıştı. Os-
manlı ordusu savaşa giderken ordunun arkasında Fütüvvet Teşkilatınca Ahiler 
arasından seçilerek görevlendirilmiş meslek erbapları gider; ordunun konakla-
dığı yerde gerekli tamiratları yaparlardı. Bu sanatkârlar arasında keçeci esnafı 
da bulunurdu.” (Topbaş ve Seyirci, 1987, s. 10, akt. Yalçınkaya, 2011, s. 1932). 

Osmanlı İmparatorluğu’nun 13. yüzyıl sonlarında bir uç beyliği olarak ta-
rih sahnesine çıkmasından itibaren, zanaat örgütlenmesi ve üretim kültürü Sel-
çuklu mirası üzerine inşa edilmiştir. Selçuklulardan devralınan Ahilik sistemi, 
Osmanlı’da lonca düzenine dönüşerek keçecilik, debbağlık, saraçlık ve kun-
duracılık gibi pek çok zanaat kolunun kurumsal bir çatı altında örgütlenmesini 
sağlamıştır. Keçeciler hem üretim teknikleri hem de toplumsal işlevleri bakı-
mından bu lonca yapısının önemli bir parçası olmuştur (Ergenekon, https://eki-
tap.ktb.gov.tr/TR-78811/osmanli-imparatorlugu-doneminde-tepme-kececilik.
html, erişim tarihi: 27.11.2025)

Osmanlı dönemine gelindiğinde, keçe çizme daha çok kırsal yaşamda ve 
zanaatkâr loncalarının üretim geleneğinde varlığını sürdürmüştür. Kaşgarlı 
Mahmud’un Divânu Lügat-it-Türk’te çizme ile ilgili verdiği bilgiler, kullanı-
mın etimolojik ve kültürel izlerini güçlendirmektedir.

Osmanlı İmparatorluğu’nda keçe hem gündelik yaşamda hem de askerî ve 
saray kültüründe yaygın olarak kullanılan bir malzemeydi. Keçenin özellikle 
çizme ve ayakkabı yapımında kullanıldığı, yazılı ve görsel kaynaklarla destek-
lenmektedir. 

Osmanlı döneminde gelişen dericilik ve keçecilik zanaatları, özellikle 16.–
17. yüzyıllarda zirveye ulaşmış; askeri ve günlük kullanım için üretilen ayakka-
bı ve çizmelerde keçenin astar, iç dolgu veya dış yüzey olarak değerlendirildiği 
bilinmektedir. Deri yüzey süslemelerini ele alan kaynakta da Anadolu Selçuklu 
ve Osmanlı dönemlerinde derinin yanı sıra keçenin giysi, kolçak, eyer örtüsü 
ve çizme yapımında önemli yer tuttuğu vurgulanmaktadır. Özellikle Selçuklu-
lardan devralınan üretim teknikleri sayesinde, Osmanlı ustalarının askeri per-
sonel, süvariler ve saray mensupları için çeşitli türde çizmeler ürettiği ancak 
bunların bir bölümünün keçe malzeme içerdiği belirtilmektedir (Özdemir, et 
al., 2018, s. 1211).



162 163

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

Şekil 16. Peyk tasvirinde görülen uzun hotoz ve kısa üst kaftan tipik 18. yüzyıl 
saray muhafız giysisidir (BnF, 18. yy) (Bibliothèque nationale de France 

[BnF], 18. yy)
Anadolu’nun kırsal bölgelerinde ve yarı göçebe topluluklarında, günlük ya-

şamda kullanılan giysi ve aksesuarların önemli bir kısmı keçeden üretilmiş-
tir. Özellikle kadın başlıklarında keçe malzemeye sıkça rastlanmakta, bunun 
yanı sıra çoban kepeneği, yelek, pantolon, kuşak, külâh, terlik, gömlek, ceket, 
çizme ve yamçı gibi pek çok giyim unsuru da keçeden yapılmaktaydı. Bu du-
rum, keçenin hem işlevsel hem de geleneksel kullanımını ortaya koyar (Begiç, 
2016, s. 293). Osmanlı İmparatorluğu’nda keçe, genellikle halkın kullandığı 
gündelik eşya ve giysilerde yer bulmuş, saray çevresinde ise daha çok işlevsel 
nitelikleriyle sınırlı bir şekilde değerlendirilmiştir. Saray yapılarında keçenin 
özellikle zemin kaplaması ve çatı yalıtımı gibi alanlarda kullanıldığı, ancak üst 
sınıf giyimde yaygın olmadığı bilinmektedir. Buna karşın göçebe yaşam tarzını 
sürdüren topluluklarda keçe; çadır, yer örtüsü, giyim ve ayakkabı gibi temel 
ihtiyaçlarda önemli bir malzeme olmayı sürdürmüştür (İlden ve Akçora, 2011, 
s.124).

Keçenin yalnızca sivil yaşamda değil, askeri teşkilatlarda da yaygın olarak 
kullanıldığı görülmektedir. Özellikle Osmanlı ordusunda, Yeniçeri kıyafetle-
rinin birçok unsurunda keçe yer almış; başlık ve ayakkabılarda bu malzeme-
nin dayanıklılığı ve sıcak tutma özelliğinden faydalanılmıştır (Bknz. Şekil 16) 
(Şanlı ve Keçeci, 2019, s.1151). Yeniçerilerin ilk kabul töreninde Hacı Bek-
taş’ın onları kutsadığı ve kendilerine, tanınmalarını sağlayan açık renk keçe 
başlık börkü verdiği aktarılır. Keçe, yalnızca başlık yapımında değil; aynı za-
manda geniş bir askerî kitlenin giydiği keçe çizmelerde ve çok katmanlı koru-
yucu üstlüklerde de kullanılan temel bir malzeme olmuştur (Oyman, 2024, s. 
9).   Alparslan dönemine ait giysileri konu alan çalışmalarda, çizmelerin gün-

lük yaşamda ve askeri donanımda yaygın biçimde kullanıldığı belirtilmekte-
dir (Köymen, 1971, s. 56-57). Aynı döneme ait kültürel üretim biçimlerini ele 
alan Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın dijital yayınlarında da tepme keçeciliğin 
Anadolu Selçuklu dönemi boyunca önemli bir zanaat dalı olarak sürdürüldüğü 
aktarılmaktadır (Kültür ve Turizm Bakanlığı, t.y.).

4.6. Günümüzde Keçe Çizmeler
Türkiye Cumhuriyeti’nde süvari birlikleri 1960’lı yılların sonlarına kadar 

aktif olduğundan, bu birliklerde kullanılan atların koşum takımlarında keçe 
malzemeden yararlanıldığı anlaşılmaktadır. Bunun yanı sıra, özellikle kış şart-
larının ağır olduğu bölgelerde görev yapan askerlerin keçe çizme ile donatıldığı 
bilinmektedir. Devlet kurumlarının ve ordunun ihtiyaç duyduğu keçe ürünleri-
ni çoğunlukla ihale yöntemiyle dışarıya yaptırdığı, dönemin gazetelerinde yer 
alan açık eksiltme duyurularından takip edilebilmektedir (Seyirci ve Topbaş, 
1984, s. 581).

Sanayi Devrimi’nin etkisiyle ayakkabı üretiminde deri, kauçuk ve sente-
tik malzemelerin yaygınlaşması, keçe çizmelerin işlevsel kullanımını büyük 
ölçüde azaltmıştır. Hall (1847, s. 85), 19. yüzyılda keçenin işlevsel giyimden 
uzaklaşmaya başladığını belirtir. Buna karşın, kırsal alanlarda ve sert iklim ko-
şullarına sahip bölgelerde keçe çizmeler daha uzun süre varlığını sürdürmüştür.

Altay bölgesinde Oktyabrskaya’nın alan araştırmaları, keçe çizmeciliğinin 
19. yüzyıl sonlarında yeniden canlandığını; ancak 20. yüzyılda sanayi üretimi 
karşısında gerilemeye başladığını göstermektedir (Oktyabrskaya, 2009, s. 118). 
Günümüzde bu zanaat, çoğunlukla küçük ölçekli aile atölyelerinde ve kültürel 
miras projeleri kapsamında yaşatılmaktadır.

Moğolistan’da Oyratlar ve Rusya’da Kalmıklar arasında keçe çizmeler “to-
hoku” adıyla bilinmekte olup kültürel kimliğin önemli bir göstergesi sayılmak-
tadır (Bknz. Şekil 17). Bu çizme türü, özellikle Altay Urianhayları, Turgutlar, 
Zakhçinler ve Kalmıklar arasında yaygındır (Bakaeva, 2015, s. 91).

Türkiye’de ise Afyonkarahisar, Konya ve İzmir-Tire gibi kentlerde keçe us-
taları geleneksel çizme ve çarık üretimini sınırlı ölçekte sürdürmektedir (Şanlı 
ve Keçeci, 2019, s. 1156). Ayrıca tasavvuf kültüründe keçe çizmeler, derviş 
kıyafetlerinin önemli bir parçası olarak varlığını korumaktadır (Begiç, 2019, 
s. 69).

Khamraeva ve Usanbaeva’nın değerlendirmelerine göre ise keçecilik, günü-



164 165

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

müzde yalnızca pratik bir üretim alanı değil, aynı zamanda kültürel sürekliliğin 
korunmasında önemli bir araçtır. Geleneksel üretim tekniklerinin yaşatılması 
hem toplumsal kimliğin güçlenmesine hem de yerel ekonominin desteklenme-
sine katkı sağlamaktadır (Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s.11).

Şekil 17. Moğolistan’daki Torgutların tohoku (keçe çizmeleri). (Bakaeva, 
2015, s. 96).

 Günümüzde keçe çizmeler, geleneksel yapım teknikleri ile modern tasarım 
anlayışının kesişim noktasında yeniden değer kazanmaktadır. Sanayi Devrimi 
sonrasında Anadolu’da işlevsel kullanım azalmış olsa da özellikle Afyonkarahi-
sar, Konya ve Kastamonu gibi merkezlerde ustalık geleneği kısmen sürmektedir. 
UNESCO’nun somut olmayan kültürel miras koruma politikaları sayesinde Orta 
Asya topluluklarında keçe giyim kültürüne yönelik yeni bir farkındalık oluşmuş-
tur. Araştırma bulguları, keçe çizmenin günümüzde yalnızca bir ayak giysisi ol-
maktan çıkıp, kültürel kimlik, zanaatkârlık belleği ve yaratıcı tasarımın birleştiği 
bir alan haline geldiğini göstermektedir. Bu durum, tarihsel süreklilik ile çağdaş 
tasarım pratikleri arasında güçlü bir bağ bulunduğunu ortaya koymaktadır.

 Altay ve Pazyryk kurganlarında ele geçen erken dönem keçe–deri ayakkabı 
örneklerinin biçimsel özelliklerinden esinlenen bir “yeniden yapım” yaklaşımı 
içermekte olan üretimler de vardır. Bu üretimler, deneysel arkeolojinin temel 
yöntemlerinden biri olan tarihsel tekniklerin çağdaş zanaatkârlıkla yeniden uy-
gulanması düşüncesine dayanır. Günümüz keçe çizmeleri, tarihsel örneklerde 
görülen burun formu, keçe taban yapısı, deri güçlendirmeleri ve süsleme an-
layışını sürdürür; ancak malzeme teknolojisi, ergonomi ve kullanım amaçları 
bakımından çağdaş tasarım ilkeleriyle bütünleşir (https://athenaeum.baronyof-
madrone.net/exhibits/experimental-archeology-scythian-felt-booties-and-stoc-
kings-of-the-pazyryk-altai/erişim tarihi: 17.10.2025). 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER
Keçecilik halk sanatı, göçebe geçim ekonomisi bağlamında gelişen kültü-

rel mirasın önemli ve kadim bir parçasını oluşturur. Keçe ürünleri, geleneksel 
sanatsal el sanatlarını da kapsayarak, halkın maddi üretim düzeyini ve manevi 
yaşamını yansıtır. Keçe ürünlerinin, eğirme tekniğinin icadından çok önce orta-
ya çıktığı ve binlerce yıldır insanlara hizmet ettiği bilinmektedir.

Bu çalışma, keçe çizmelerin Türk kültürü içindeki tarihsel seyrini arkeolojik 
kalıntılar, görsel kaynaklar ve etnografik gözlemler çerçevesinde ele almıştır. 
Elde edilen veriler, keçe çizmelerin yalnızca bir giyim nesnesi değil; aynı za-
manda sosyal statü göstergesi, kültürel kimlik unsuru ve yaşam tarzının tamam-
layıcısı olduğunu ortaya koymaktadır.

Orta Asya’da bulunan Noin Ula ve Pazyryk kurganlarındaki süslemeli keçe 
çizmeler, M.Ö. 1. yüzyıla uzanan bir kullanım geçmişine işaret ederken; bu 
tür giysilerin yalnızca pratik değil, aynı zamanda sembolik işlevler taşıdığı an-
laşılmaktadır (Polosmak, 2001, s.57-59). Göktürkler ve Uygurlar döneminde 
çizme betimlemelerine, özellikle dini ritüeller ve savaşçı imgeleri içinde sık-
lıkla yer verildiği görülmektedir (Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s.11; Bunn, 
2010, s.84). Anadolu’ya gelindiğinde, Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde keçe 
çizmeler hem günlük yaşamda hem de dini-tasavvufi bağlamlarda önemini ko-
rumuş; Osmanlı lonca sistemi içinde ise ayrı bir zanaat alanı olarak kurumsal-
laşmıştır (Ögel, 1991, s.180; Begiç, 2019, s.67).

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte Türkiye, büyük bir yeniden yapılanma süre-
cine girmiştir. Bu süreçte, halkın geçmişte yaşadığı savaşlar ve zorluklar sadece 
siyasi ve toplumsal yapıyı değil, geleneksel el sanatlarını da derinden etkile-
miştir. Anadolu’nun pek çok bölgesinde zanaatkârlar, tüm bu olumsuzlukla-
ra rağmen el sanatlarını yaşatmak için çaba göstermiştir. 19. yüzyılda tepme 
keçeden üretilmiş çizme, arakıye, sikke ve fes çeşitlerinde ürünler genellikle 
müzelerde bulunan geç dönemin keçe örnekleri arasındadır.

1925 yılında kıyafet inkılabının hayata geçirilmesiyle birlikte, geleneksel 
giysiler ve el yapımı ürünler yerini seri üretim fabrika mallarına bırakmıştır. 
Bu değişimden en çok etkilenen alanlardan biri de keçeciliktir. Ancak bu sanat, 
Cumhuriyet döneminde de varlığını sürdürmeye çalışmış; Ankara, İstanbul, 
Konya, Çorum, Diyarbakır, Afyon, Uşak, Isparta, Bursa, Tire, Kula ve Manisa 
gibi şehirlerde üretim faaliyetleri devam etmiştir.

Zamanla, bu üretim geleneksel formunu büyük ölçüde korusa da keçe us-
talarının sayısında ciddi bir azalma yaşanmıştır. Özellikle günümüzde, bu za-
naatın temsilcileri çok daha sınırlı bir çevrede faaliyet göstermektedir (Begiç, 



166 167

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

1999, s. 9; Begiç, 2017, s.263).
Günümüzde ise keçe çizmelerin geleneksel kullanımı büyük ölçüde azal-

mıştır. Sanayileşmenin etkisiyle gündelik yaşamdan çekilen bu ürünler, folklo-
rik temsillerde, kültürel projelerde ve sınırlı sayıda usta tarafından sürdürülen 
üretim pratiklerinde yer almaya devam etmektedir (Oktyabrskaya, 2009, s.118). 
Bugün keçe çizmeler, kültürel belleğin somut bir taşıyıcısı olarak değerlendiril-
mektedir (Khamraeva ve Usanbaeva, 2021, s.11).

Bu çalışma, keçe çizmelerin Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan kültürel yol-
culuğunu yalnızca tarihsel belgeler üzerinden değil, arkeolojik, ikonografik ve 
etnografik verilerin birlikte yorumlandığı bütüncül bir çerçevede ele almıştır. 
Bu yaklaşım, keçe çizmenin işlevsel bir giysi unsurunun ötesine geçerek sosyal 
statü, ritüel pratikler, malzeme teknolojisi ve kültürel kimlik açısından taşıdığı 
sembolik değeri görünür kılmaktadır. Böylelikle araştırma, keçe çizmelerin ta-
rihsel sürekliliğini ve çağdaş tasarım alanındaki yansımalarını açıklayan özgün 
bir sentez sunmaktadır.

Öneriler
1.	 Zanaatkârların Desteklenmesi ve Koruma Programları: Keçecilik 

geleneği ile uğraşan ustalar, devlet destekli programlar ve somut olma-
yan kültürel miras kapsamında desteklenmelidir.  

2.	 Eğitim Yoluyla Aktarımın Teşviki: Geleneksel keçecilik, güzel sanatlar 
fakülteleri, meslek yüksek okulları, halk eğitim merkezlerinde müfredat 
kapsamına alınmalı; genç kuşaklara aktarılması sağlanmalıdır.

3.	 Tasarım ve Yorumlama Alanlarında Yenilik: Keçe çizmelerden esin-
lenen çağdaş tasarımların tekstil ve moda sektöründe ve sahne sanatla-
rında değerlendirilmesi, geleneğin yaşatılması açısından önemlidir. Bu 
sayede işlevselliğin ötesinde estetik ve kültürel değerler de güncellenmiş 
biçimde yaşatılabilir.

4.	 Müze ve Dijital Arşiv Projeleri: Türkiye ve dünya müzelerinde bulunan 
keçe çizme örnekleri dijital ortamda erişime açılmalı; gezici sergiler ve te-
matik koleksiyonlar yoluyla bu kültürel miras geniş kitlelere tanıtılmalıdır.

Sonuç olarak, keçe çizmeler, yalnızca bir giyim unsuru türü değil; binlerce 
yıllık bir geçmişi, göçebe yaşamın koşullarını ve kültürel belleğin sürekliliğini 
taşıyan değerli bir unsurdur. Günümüzde, keçe çizmeleri yeniden anlamlan-
dırmak, güncel tasarımlarla hem geçmişi korumak hem de gelecek kuşaklara 
aktarmak açısından önem arz etmektedir.

KAYNAKÇA
Alan, S. (2020). Dīvānu Lugāti’t-Türk’te yer alan kumaş terimleri ve kelime kökenleri 

üzerine bir değerlendirme. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 
20, 23-42.

Atlıhan, Ş. (1992). Fethiye Yörüklerinde Yaşayan Keçeler. Türkiyemiz, 22/67, 52-61.

Bakaeva E. (2015). To the Comparative study of the Oirat and Kalmyk traditional cul-
ture: the origin and existence of the felt type boots “tohoku”. Oriental Stu-
dies. 8 (2): 91-97. (In Russ.)   

Begiç, H. N. (1999). Konyalı keçe sanatçısı Mehmet Girgiç ve eserleri (Yayımlanma-
mış yüksek lisans tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya.

Begiç, H. G. (2015). Konya Müzelerinde Bulunan Keçe Ürün Örnekleri, İdil Sanat ve 
Dil Dergisi, 4 (15), 155-180. 

Begiç, H. N. (2016). Giyim-kuşam kültüründe keçe sanatına tarihsel bir bakış, SUTAD, 
Güz, (40), s. 287-297. 

Begiç, H. N. (2017). Türk Keçecilik Sanatı, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 
Yayınları.

Begiç, H. N. (2019). Keçecilik Geleneğinin Kültürel Kimlik ve Turizm Açısından De-
ğerlendirilmesi. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 21 
(2), 55-72.

Bolatova, D. G. (2013). Technology of Felt. Teknik bilimler- teoriden pratiğe, (25), 
119-123.

Bunn, S. (2010). Nomadic Felt: Textile Traditions of Central Asia. London: British 
Museum Press.

Chebodayeva, S. P., Zaripov, A. R., Poselyanin A. I. (2019). Pazırık Arkeolojik kül-
türünden elde edilen malzemelere dayalı keçe ürünlerin yeniden yapılan-
dırılmasındaki deneyim, Uluslararası Bilimsel ve Pratik Konferans “Keçe: 
Gelenekler ve Modernite” Bildirileri” (21-23 Mart), Moskova: Devlet Sanat 
Çalışmaları Enstitüsü.

Çağıl, N. (2009). Keçe sanatı ve giysiye uyarlanması, (Yayımlanmamış yüksek lisans 
tezi). Haliç Üniversitesi, İstanbul.

Çetin, Ö. H. (2025). Bozkırın Görkemli Kültürü: İskitlerin Giyim Kuşam ve Takıları, 
Turkish Studies, 20 (3), 1424-1447.

Clauson, S. G. (1972). An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish. 
Oxford at the Clarendon Press.

Çoruhlu, Y. (2002). Orta ve İç Asya’da kazı ve araştırmalarda elde edilen materyale 



168 169

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

göre erken devir Türklerinde çizme. Orta Çağ’da Anadolu: Prof. Dr. Aynur 
Durukan’a Armağan, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sanat Tari-
hi Bölümü, Ankara, 185-186.

Çoruhlu, Y. (2020).  Erken Devir Türk Sanatı, İç Asya’da Türk Sanatının Doğuşu ve 
Gelişmesi, İstanbul: Ötüken Neşriyat A.Ş.

Derleme Sözlüğü (DS). I-XII (1964). Ankara: TDK Yayınları.

Eren, H. (1999). Türk Dilinin Etimolojik Sözlüğü, 2. Baskı, Ankara: Kişisel Yayınlar.

Ertaş, E. (2017). Asya hun devleti döneminde tekstil materyalleri ve giyim-kuşam, (Ya-
yımlanmamış yüksek lisans tezi), İstanbul Üniversitesi, İstanbul.

Ezieva, Z. M. (2016). Sanat ve çağdaş kostümde kendini ifade etme malzemesi ola-
rak keçe. Z. Z. Hohayeva (Ed.), Moda ve Tasarım: Yenilikçi Teknolojiler, V. 
Uluslararası Bilimsel-Uygulamalı Konferans Bildirileri, Vladikavkaz: Ku-
zey Osetya Devlet Üniversitesi Yayınları, 75–79.

Furmanova, G.G. (2019). Rusya’da Keçelemenin Tarihi, V. Uluslararası Bilimsel ve 
Pratik Konferans “Keçe: Gelenekler ve Modernite” Bildirileri” (21-23 
Mart), Moskova: Devlet Sanat Çalışmaları Enstitüsü.

Genç, R. (1997). Kaşgarlı Mahmud’a göre XI. yüzyılda Türklerde dokuma ve yaygı 
işleri, Arış Sanat Tarihi Dergisi, Sayı: 3, s.8-17.

Grünwedel, A. (1912). Altbuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan. Berlin: 
Georg Reimer.

Guliyeva, M. ve Meydan, C.  (2020). Büyük Selçuklu Dönemi Saray Giyim Kuşamı, 
Uluslararası Uygur Araştırmaları Dergisi, 16, 176-191.

Gulyaev, V.I. (2005). Skify: rascvet i padenie velikogo carstva. (İskitler: Büyük bir 
krallığın yükselişi ve çöküşü), M. Alteya/Алтея.

Hall, J. S. (1847). The Book of the Feet: A History of Boots and Shoes. London: W.H. 
Graham.  

Imparati, F. (1992). Hitit Yasaları, Çev: Prof. Dr. Erendiz Özbayoğlu, Ankara: İtalyan 
Kültür Heyeti.

İlden, S. ve Akçora, E. (2011). Afyonkarahisar’da Keçecilik Sanatı. Akdeniz Sanat, 4 
(7), 123-126.

Khamraeva, D. A., ve Usanbaeva, N. B. (2021). The history of felt and its applications. 
In D.I.S.K., Proceedings, Ministry of Science and Higher Education of the 
Russian Federation, 9-12.

Khusainova, A., Shaumarov, F., ve Mazhidov, D. (2021). Felt as a part of material and 
spiritual world culture. TURAS: Journal of Tourism and Cultural Heritage 

Research, 4 (2), 87-99.

Kırzıoğlu, G. N. (1993). Tanrı Dağları’ndan Ege Denizine Türk Çözgü yüzlü Dokuma-
ları, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yay.  

Köymen, M. A. (1971). Alp Arslan Zamanı Türk Giyim Kuşamı. Selçuklu Araştırma-
ları Dergisi, 3, 56–57.

Küçükkurt, Ü. ve Oyman, N.R. (2018). Afyonkarahisar’da keçe üretimi ve keçe atölye-
leri, Afyonkarahisar: Afyonkarahisar Belediyesi Kültür Yayınları.  

Laufer, B. (1930). The early history of felt. American Anthropologist, 32 (1), 1-28.  

Limet, H. (1977). Les Schemas du Commerce Neo-Sumerien. Iraq. Cambridge Univer-
sity Press., 1;39 (1): 51-58.   

Mallory, J. P. ve Mair, Victor H. (2008). The Tarim Mummies: Ancient China and the 
Mystery of the Earliest Peoples from the West, London: Thames & Hudson.

Nadelyaev, V. M., Nasilov, D. M., Tenišev, E. R., & Scherbak, A. M. (1969). Drevnet-
yurkskiy slovar’. Leningrad: Nauka.

Oktyabrskaya, I. V. (2009). Felt boot rollers of the Altai. Archaeology, Ethnology and 
Anthropology of Eurasia, 37 (4), 114-124. 

Oyman, N.R. (2024). Doğu ve Batıda Keçe Sanatının Tarihçesi (Kitap bölümü), El 
Sanatları Araştırmaları, Konya: Palet Yayınları.

Ögel.B. (1978). Türk Kültür Tarihine Giriş. C. III. Ankara: Başbakanlık Basımevi.

Ögel, B. (1985). Türk Kültür Tarihine Giriş. Cilt V. Ankara: Kültür ve Turizm Bakan-
lığı.

Ögel, B. (1991). Türk Kültür Tarihine Giriş (Cilt 6). Ankara: Kültür Bakanlığı Yayın-
ları.

Ögel, B. (2014). İslamiyetten Önce Türk Kültür Tarihi Orta Asya Kaynak ve Buluntula-
rına Göre, C.II, Ankara: Türk Tarih Kurumu.  

Özdemir, M., Odabaşı, E., ve Eken, Y. (2018). Deri Yüzey Süslemede Kullanılan Apli-
ke Tekniği. İdil Dergisi, 7 (50), 1207-1214.

Parlakpınar, M. (2015). Derleme Sözlüğü’nde Ayakkabı ve Ayakkabıcılıkla İlgili Söz 
Varlığı. Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(1), 
139-154.

Parzinger, H. (2008). The Scythians: Nomadic Horsemen of the Eurasian Steppe, Pre-
servation Of The Frozen Tombs of The Altai Mountains, UNESCO Preser-
vation of the Frozen Tombs of the Altai Mountains Project, World Heritage 
Covention, UNESCO/Flanders Vakfı.

Polosmak, N. (2001). Costume and Textiles of the Pazyryk Culture. Novosibirsk: Insti-



170 171

Keçe Çizmelerin Tarihsel Serüveni Naile Rengin OYMAN

tute of Archaeology and Ethnography, Siberian Branch of RAS.

Polosmak, N. V. ve Barkova, L.L. (2005). Kostyum i tekstil’ pazırıktsev Altaya, İnfoli-
o-press, Novosibirsk.

Radloff, W. (1994). Sibirya’dan (A. Temir, Çev.; Cilt 3, 2. baskı). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları.

Rudenko, S. I.  (1970). Frozon Tombs of Siberia, The Pazyryk Burials of Iron-Age Hor-
semen, University of California Press.

Shaburov, (2024). Rusya’nın Özel Müzeleri, Müze Fon Kataloğu, Rusya.

Seyirci M. ve Topbaş A. (1984). Edebiyatımızda Keçe, Halk Kültürü, 1984/3 113-121

Somçağ, H. ve Akçakale, N. (2016). Yün Liflerinden Keçeleştirme Yöntemi ile Ayak-
kabı Yapımı, Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, Cilt:4, Sayı:9, 
Temmuz, 212-226.

Starostin, S., Dybo, A., & Mudrak, O. (2003). Etymological dictionary of the Altaic 
languages (Vols. 1–3). Leiden: Brill.

Şanlı, H. S., Keçeci, H. (2019).  Afyonkarahisar Keçeciliği.  İdil, 61 (Eylül), 1149-1158.  

Tavan Tolgoi Archaeological Research Group. (2016). Preliminary Report on the Uzu-
ur Gyalan Burial, Mongolian Altai. Khovd Museum Archaeological Archi-
ves, Mongolia.

 Yalçınkaya, G. (2011). Afyonkarahisar’da Keçecilik, Turkish Studies, International 
Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 
Sayı 6/1, 1931-1939,

İNTERNET KAYNAKLARI: 
Bibliothèque nationale de France. (18. yy) veya “t.y.” (tarih yok). Peiks ou garde du 

[Grand] Seigneur tiré du corps des Janissaires [Sulu boya çizim]. In Recu-
eil. Dessins originaux de costumes turcs: un recueil de dessins aquarelles 
(4-OD-23). Département Fonds du service reproduction. https://gallica.bnf.
fr/, https://www.alaintruong.com/archives/2017/10/10/34745731.html

China Radio International. (2013, 28 Ağustos). Uygur Keçe Sanatı. turkish.cri.cn.

Ergenekon, C. (1999). Tepme keçelerin tarihi gelişimi, renk, desen, teknik ve kullanım özellikleri. 
https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78808/gokturkler-doneminde-tepme-kececilik.html 
Orta Asya’dan Günümüze Tepme Keçeler 

Experimental Archeology: “Scythian” Felt Booties and Stockings of the Pazyryk Al-
tai, https://athenaeum.baronyofmadrone.net/exhibits/experimental-archeo-
logy-scythian-felt-booties-and-stockings-of-the-pazyryk-altai/

Kültür ve Turizm Bakanlığı. (t.y.). Anadolu Selçukluları Döneminde Tepme Keçecilik. 
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,78810/anadolu-selcuklularidonemin-
de-tepme-kececilik.html

Selçuklu hükümdarı III. Tuğrul’un Taht üzerinde tasvirinin bulunduğu alçı pano  htt-
ps://rugrabbit.com/content/seljuqs-met

The Siberian Times. (2016, April 11). Mummy found in Mongolian Altai wearing 
1,100-year-old boots that resemble Adidas. https://siberiantimes.com (Alıntı).

Wikimedia Commons. (t.y.). Uighur Prince Fresco. (t.y.). Erişim adresi: https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:Uighur_Prince_of_the_Kara-Khoja_Khanate.jpg

Wikimedia Commons. (t.y.). Tuğrul Bey’i taht üzerinde tasvir eden minyatür. Erişim 
adresi: https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:Seljuk_Sultan_Tugrul_Bey_sit-
ting_on_his_throne._Topkap%C4%B1_Saray%C4%B1_M%C3%BCze-
si_1653-3_(304_B).jpg

Wikimedia Commons. (2024). Varka ve Gülşah’tan bir sahne (Minyatür). 
https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:Varka_ve_G%C3%BCl%C5%9Fah%-
27tan_bir_sahne..jpg


